#### <u>ځاريخ</u> ان**ځا**ا مانځ

الفليَفةاليُونانية

تألیف پوسُفٹ کرم مدس بکانہ الآمال بلیسہ اللیس

القاعرة مُطيدُ بِحَثُ التأليف والترقية وأنشر

تاريخ الفلسفة الكونانية

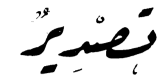
# التِلئِلَالِفَلِسَفِيَّة

الفلسَف الدونانية

تأليف موسم مرس بكلية الآداب بالجامعة المصرية

مطبعة لجنة الناكيف والترجمة والشر • مطبعة لجنة الناكيف والترجمة والشر





لسنا بحاجة إلى كثير شرح لنبين خطر الفلسفة اليونانية في تاريخ الفكر، فقد يكني أن نذكر أنها فلسفة الشرق الأدنى منذ فتوح الإسكندر، وأنها فلسفة الغرب منذ استولى الرومان على بلاد اليونان في منتصف القرن الثانى قبل الميلاد فعرفوا نبوغ المغلوبين وأخذوا عنهم أسباب الحضارة المادية والعقلية ومنها الفلسفة . واصطنع المفكرون المسيحيون هذه الفلسفة ثم اصطنعها المفكرون المسلمون ، ودخلت المدارس في الشرق والغرب فكونت العقول وهيمنت على وضع العلوم .

أجل لقد وجد العقل مع الإنسان و بتى هو هو فى جوهره ، واستخدمته الأم الشرقية فى الماضى السحيق فاستحدثت الصناعات والعلوم والفنون ولقنتها لليونان فأغنتهم عن بذل الجهد والوقت فى استكشافها بأنفسهم . وفضلاً عن الفنون والعلوم نجد عند الأم الشرقية القديمة قصصاً دينية وأفكاراً فى العالم والحياة إذا اعتبرنا موضوعها ومغزاها رأيناها حقيقة بأن تسمى فلسفية ، فقد نظروا فى أسمى المسائل مثل الوجود والتغير والخير والشر والأصل والمصير ، فكان التوحيد والشرك ، وكانت الثنائية الفارسية ، وكانت وحدة الوجود عند الهنود ، وكان غير ذلك . ولم تخرج الفلسفة فيا بعد عن هذه النظريات الكبرى ، بل قد ستطيع أن نجد لكل فكرة يونانية مثيلة شرقية تقدمتها أو أصلاً قد تكون

غير أنا إذا لحظنا صيغة القول ومنهج البحث عند الشرقيين لم ندعُ هـــذا

الضرب من المعرفة والتفكير علماً وفلسفة ، بل دعوناه ما قبــل العلم والفلسفة . فإِن علومهم جميعا من حساب وهندسة وفلك وغيرها لم تكن تعدو ملاحظات تجريبية أدت إليها حاجات عملية وفيها تعثر وتردد يدلان على أنه لم يكن لدى أصحابها أية فكرة عامة عن المبادئ والعلل والبرهان. هذا رأى العلماء المحدثين (١) بل هــدا رأى عالمنا الـكبير البيروبي (٢) الذي وعي العلم القديم كله وخبر الهندووقف على « مقولاتها » فهو يقول : « وكانوا ( أى الهنود ) يعترفون لليونانيين بأن ماأعطوه من العلم أرجح من نصيبهم منه ... كنت أقف من منجميهم مقام التلميذ من الأسـتاذ لعجمتي فيما بينهم وقصوري عما هم فيه من مواضعاتهم ، فلما اهتديت قليلاً لها أخذت أوقفهم على العلل وأشير إلى شيء من البراهين وألوح لهم الطرق الحقيقية فى الحسابات فانثالوا على متعجبين وعلى الاستفادة متهافتين ... فكادوا ينسبونني إلى السحر ... أقول إن اليونانيين ... كانوا على مثل ما عليه الهنود من العقيدة ... (ولكنهم) فازوا بالفلاسفة ... نقحوا لهم الأصول ... ولم يك للهند أمثالهم ممن يهذب العلوم فلا تكاد تجــد لذلك لهم خاص كلام إلا في عاية الاضطراب وسوء النظام ... إنى ما أشبه ما في كتبهم من الحساب ونوع التعاليم إلا بصدف محلوط بخزف ... والجنسان عندهم سيان إذ لا مثال لهم لمعارج البرهان » .

<sup>(</sup>۱) « الكتب الهندية والبهلوية مصنفات عملية مقتصرة على منطوق القواعد وشرح استعمال الجداول خالية عن البراهين وبيان العلل » الأستاذ نلينو في كتابه « علم الفلك ، تاريخه عند العرب » ص ٢١٤ طبع روما ٢٩١١ — وانظر التفصيل الوافي عند : Science orientale avant les Grecs والمناقشة التي دارت معه في الجمعية الفرنسية الفلسفة في : Science orientale avant de la Société française de philosophie, janvier الفلسفة في : 1931.

<sup>(</sup>۲) أبو الريحان محمد بن أحمد البيروني ( ۳۰۱ – ٤٤٠ هـ = ٩٦٢ – ١٠٤٨ م) في كتابه « تحقيق ما للهند من مقولة ، مقبولة في العـقل أو مرذولة » ص ١٢ – ١٣ طبع ليبسيك ١٩٢٥

أما الفلسفة فالشرقيون فيها متفاوتون : فقد يمكن القول عن البابليين والمصريين والعبرانيين أنهم جهلوا الفاسفة بالرغم مما بلغ إليه علماؤهم من ثقافة عالية ولم يحصلوا فيما يلوح سوى بضعة معارف عامة. جــدا ومختلطة بالدين في الألوهية والنفس والعالم الآخر عالجوها بالبداهة والخيال دون الاستدلال . وبالعكس قد زاول الفرس والهنود والصينيون النظر العقلي المجرد إلى حد بعيد ، واكنهم قصروا مهمة هذا النظر على تمحيصالدين و إصلاحه ولم يوفقوا إلا بعض التوفيق في تبين ماهية الفلسفة و إِقامتُها علماً مستقلاً .كان قصدهم الأول النحاة من الشر فلم يتخذوا العلم غاية لذاته بل وسيلة لهذه النجاة ،.وأرادوا أن يجاوزوا العقل إلى نوع من الكشف يستغنى عن التحليل والتفصيل ويتصل بموضوعه اتصالاً مباشراً أو يفني فيه . فكأنه كان مكتوباً لليونان أن يعبروا في وقت من الأوقات الهوة الفاصلة بين التجربة والعلم بمعناه الصحيح أى معرفة الماهية والعلة بالحد والبرهان ، ويضعوا الفلسفة علماً كاملًا قائمًا برأسه ويقنعوا بها لا يتطلعون إلى كشف أو إشراق ، و إن تطلعوا فهموه كشفاً عقليا إلا أن يتأثر بعضهم بالشرق في أواخر عهدهم بالتفلسف فيعدل عن العقل إلى الذوق كما وقع الأفلاطونية الجديدة . في هذه الحدود يصح القول أن الشرق لم يعلم اليونان أي لم يلقنهم مذهباً أو منهجاً ولكنه حفزهم إلى التفكير بما أدى إليهم من مواد جمعها أثناء قرون طويلة فقاموا يعالجونها على نحو علمى . لم يفلحوا دفعة واحدة وهـذا الـكتاب تاريخ محاولاتهم - ولـكنهم ساروا فى طريقهم وأعملوا العقل فى نشاط وجرأة عجيبين فكانوا أساتذة الإنسانية .

## تنبهات

الحتاب إلى أبواب والباب إلى فصول والفصل إلى أعداد والعدد إلى فقرات وجعلنا الأعداد مسلسلة ورقمنا الفقرات فى كل عدد بالأحرف الأبجدية ، فاذا أردنا إحالة القارئ إلى موضع من الكتاب ذكرنا بين قوسين العدد والفقرة ، مثلا (٣٢ — ب) .

٧ — رسمنا الأعلام اليونانية كما وردت في الكتب العربية أو على نسقها إلا القليل منها اختصاراً أو محافظة على الأصل . أما الاختصار فبحذف حرف السين الأخير وهو في اليونانية علامة من علامات « الاعراب » وليس جزءاً من الاسم وإثباته غير مطرد عند العرب بدليل قولهم سقراط وأفلاطون مثلا . وأما المحافظة على الأصل فباستبقاء حرف q باء بدل قلبه فاء وإنما حدث هذا القلب عن طريق الترجمات السريانية من اليونانية ، وفي الخط السرياني يرمن محرف واحد إلى حرفي باء وفاء فتعذر على الناقلين من السريانية إلى العربية تمييز ذينك الحرفين ، أما العرب أنفسهم فلم يصطلحوا أبداً على وضع الفاء مكان q اليونانية ، وإنما أشاروا إليها بالباء ( نلينو : علم الفلك ، تاريخه عند العرب ص ٢٢٦ ) . وعلى ذلك فقد كتبنا فيثاغورس وأفلاطون وفوروفوريوس . . . لشهرتها ولكنا قلنا بارمنيدس وأنبادوقليس وأبيقوروس . . .

۳ — جرت العادة فى الاحالة إلى أقوال أفلاطون باعتماد طبعة Henri Estienne ( ليون ١٥٧٨ ) وصفحاتها مقسمة خمسة أقسام يدل عليها بالأحرف a b c d e لتسهيل الرجوع إلى الموضع المفصود . ومعظم الطبعات الجزئية والترجمات الحديثة تشير فى هوامشها إلى هاته الصفحات وأقسامها فرأينا أن نتبع هـذا الاصطلاح مع استبدال الأحرف الأبجدية اب ج د ه بالأحرف الافرنجية فنكتب مثلاً : الجمهورية ص ٤٤٠ ( ب ) فى مقابل : Rep. 440 b

أما أقوال أرسطو فيحال فيها إلى طبعة أكاديمية برلين وصفحاتها مقسمة إلى عامودين يدل عليهما بحرف a و a و في كل عامود السطور مرقومة فيذكر مثلا De Anima عامودين يدل عليهما بحن : كتاب النفس ص ٤٢٩ ع ب س ١٠ — ٢٤ أى صفحة ٢٤ عامود ب سطر ١٠ — ٢٤ . أو نكتنى بذكر اسم الكتاب ورقم المقالة والفصل ، فان كتبه مقسمة إلى مقالات وهذه إلى فصول .

# مقشرته

# الفكر اليوناني قبل الفلسفة

## ١ – العالم اليوناني:

ا - كان اليونان يعتقدون أنهم أصيلون في جزيرتهم ؛ والحقيقة أنهم جاءوها من آسيا . فهم آريون أو هنديون أوربيون ، وكانوا يدعون سكان بلادهم الأولين بالبلاجيين و يدعون أنفسهم بالهلانيين ، وكانوا أربع قبائل كبرى مختلفة خَلقاً ولهجة : الأيوليون والدوريون في الشمال ، والأخيون والأيونيون فى بلوبونيسيا ( المورة الآن ) ، ولكن هذا التقسيم اضطرب فى القرن الثانى عشر قبل الميلاد ؛ إذ أغار أهل تساليا على شمال اليونان فهاجر الأيوليون إلى آسيا واحتاوا لسبوس أكبر جزر الشاطئ الأسيوى ، واحتاوا هـذا الشاطئ من الدردنيل إلى خليج أزمير فسمّيت هذه المنطقة أيولية . أما الدوريون فهبطوا المورة وأخضعوا الأخيين ، وتهدّدوا الأيونيين ؛ فجلا هؤلاء فريق منهم صعد إلى الأتيك في شمال المورة إلى الشرق وفريق أبحر إلى آسيا فاحتل جزيرتى خيوس وساموس والشاطي والأسيوى من أزمير إلى نهر مياندر ؛ فعرفت هذه المنطقة باسم أيونية وقامت فيها مدن شهيرة أهمها أزمير ( اغتصبوها من الأيوليين ) وأفسوس وملطية ، ولم يقتصر الدوريون على فتح المورة ؛ بل استعمروا الجزر الممتدة من

سولون ، وفي القرنين الثامن والسابع نشبت حروب أهلية بين الشعب والأشراف انتهت في أثينا وأسبرطة بديموقراطية مقيدة نظمها في الأولى دستور سولون ، وفي الثانية دستور ليقورغ . أما في غيرها من المدن فكانت الحظوظ متباينة واضطر المغلو بون الهجرة ، ولكنهم لم يذهبوا شرقاً في هذه المرة بل قصدو إلى مناطق ثلاث : فنهم من صعد إلى الشهال فحل شواطي تراقية وخلقيدية ، أي الوملي الحالية ، ومنهم من سافر إلى الغرب فاستعمر إيطاليا الجنوبية ، ( وقد سماها الرومان لذلك باليونان الكبرى ) وصقلية ، والأندلس ، وجنوب فرنسا ، حيث أنشأوا مرسيليا ، ومنهم من يم الجنوب فيزل قيرس ومصر وشهال إفريقيا ، وفي هذا الهصر بني بعض الدوريين مدينتين على ضفتي البوسفور : الواحدة على في هذا الهصر بني بعض الدوريين مدينتين على ضفتي البوسفور : الواحدة على الفيفة الشرقية هي : خلقيدونية (أشقو درة) ، والأخرى على الضفة الغربية هي بيزنطية (استانبول) .

ح - وكانت هذه المدن والمستعمرات المنتشرة في البحر المتوسط من الشرئ الميرب مستقلة في السياسة والإدارة ، ولمكنها كانت تؤلف عالماً واجداً هو العالم اليوناني تجمع بين أجزائه وحدة الجنس واللغة والدين ، فكانوا كالهم يعبدون نزوس و يحجون إلى معبده الأكبر في أولمبية بالمورة ، كا كانوا يأتون داف في سفح جبل برناس يستنزلون وحى أبولون و يبعثون بالمندو بين في الأعياد الكبري يحملونهم التقدمات والقرابين ، وكانت تلك الأعياد أزمنة حرماً توقف فيها الحروب ، وتقام الألعاب الرياضية وأسواق الأدب والفن ، فينشد الشعراء ، ويعنى المغنون ، ويعرض المصورون والمثالون آياتهم ، والمهاجرون يشاركون في كل ذلك فكان هذا الاتصال المستمر بالوطن الأول ، وتلاقي الجميع في آجال معينة وتبادل

الأفكار والسلع عاملاً قويا فى إنضاج الحضارة اليونانية على النحو الذى جعلها فذة فى التاريخ ، ويرجع الفضل الأكبر فيها للمستعمرين بالإجمال ، وللأيونيين منهم بنوع خاص ؛ فإن مخالطتهم للأمم الأجنبية قوت نسلهم ، ووسعت مداركهم وحررت عقولهم ، وكان الأيونيون أنجب اليونان ، جاوروا الأمم الشرقية فانتفعوا معلوما واصطنعوا وسائل مدنيتها ؛ فكانت بلادهم مهد الثقافة اليونانية فيها نظيمت القصائد الهوميرية ؛ ومنها خرج العلم والفلسفة .

## ۲ – هومیروس :

ا - كان المعتقد إلى سبعين سنة خلت أن شمر هوميروس بمثيل طهولة الفيكير اليوناني ومن ثبت طفولة الإنسانية على تقدير أن تصور هوميروس من الجلسِذاجة بحيث يصبح اعتبارِه أول مرحلة من مراحل العقل يجاول فهم الطبيعة إفهم نفسه ، ولكن العلماء كشفوا سنة ١٨٧١ ، وما زالوا يكشفون عن آثار في شبه الجزيرة وفي بعض الجزر وعلى الخصوص كريت عرفوا منها أن حضارة مادية مُعظيمة أرْهرت في اليونان قبل هوميروس بثمانية قرون هي المذكورة في أساطيرهم وفى وقائع طروادة إلى أن دمرها الدوريون في إغارتهم المشهورة حوالى سنة ١١٠٠ ﴿ وَأَيْقَنُوا أَنَ الْحَيَاةِ الَّتِي يَصَفُهَا الشَّعْرِ الْهُومِيرِي بَمَّا فَيْهَا مِنْ غَنِي وَقِوة وفن وترف وليدة تطور قديم ، على أن أقدم ما وصل إلينا من شواهد الفكر اليوناني الإِلياذة والأوذيسيه وهما تنسبان لهوميروس منذ زمن بعيد ، إلا أن الشك قديم فى حقيقته وفى نسبة القصبتين جميعاً لشاعر واحد ، ولقــد أثبت النقاد المتأخرون أن كليهما مجموعة قصائد لشعراء مختلفين في موضوع واحد مما يحــدو الظن أن النسبة أتت من أن هوميروس كان واحداً من أولئك الشعراء وكان أشهرهم أو أنه كان أحدثهم عهداً حفظها وأنشدها فنسبت إليه باعتباره الجامع لها فإن اسمه

يعنى «المنسّق». ويرد النقاد الإلياذة إلى القرن التاسع والأوذيسيه إلى آخر هذا القرن التاسع والنصف الأول من القرن الثامن. فإذا حكمنا على هذا العصر بالقصائد الهوميرية وضعناه فى مرتبة دنيئة من مراتب الفكر لما نجد فيها من سذاجة فى تصور الطبيعة والإنسان ومن إسراف فى تأنيس الآلهة واستهتار بالأخلاق ليس له مثيل.

 أما الطبيعة فهى عند هوميروس حية مريدة وقد يكون هذا متابعة للتصور المعبر عنه بالبدأئي كما يريد بعض المؤلفين ، ولكنه على أي حال مألوف في الشعر إلى أيامنا ، فلا غرابة في قوله مثلا إن نهر زونتوس استشاط غضباً لأن أخيل ملاً ه بالجثث – ولا في تشخيصه الليل والظامات والموت والنوم والحب والشهوة والعاية — بل لا غرابة في تأليهــه الأرض ، وقوله إنها ولدت الجبال الشاهقة والسماء المزدانة بالكواكب ، ثم تزوجت من السماء المحيطة بها من كل جانب فولدت أقيانوس والأنهار وأن أقيانوس المصدر الأول للأشياء ، فعندنا أن الأساطير القديمة في جملتها (رموز تخفي ورامها مقاصد علمية) إذا ترجمناها إلى لغتنا المعهودة بدت واضحة مقبولة . وأخطر منذلك تصور الآلهة والمبادئ الحلقية ، فالآلهة فى قمة الأولمب يؤلفون حكومة ملكية على رأسها تزوس و يجيء من بعده سائر الآلهة والآلهـات وكلهم فى صورة بشرية ، إلا أن سائلا عجيباً يجرى في عروقهم فيكفل لهم الخلود ، وهم أقوى من الأبطال وأسرع حركة ، يظهرون للناس أو يختفون كما يشاءون ، يسكنون قصوراً في السماء فحمة يقضون فيها حياة ناعمة فى ربيع مقيم يأكلون ويشربون ويتزاوجون ، تجرحهم السهام والرماح فيألمون و ينتحبون . وهم حادثون ، وجدوا فىالزمان ، وما يزالون خاضعين لتعاقب الأيام ، وهم على مثل هذا النقص من الناحية الخلقية لهم شهواتهم وعصبياتهم ، يتفرقون أحزاباً و يتدخلون فى منازعات البشر ، يؤيد بعضهم اليونان ، و يناصر

البعض الآخر أهل طروادة ، يتشاتمون و يتضار بون ، يخونون و يغدرون ، لايرعون من البشر إلا من يتقرب إليهم كيفها كانت أخلاقه ، و يذهبون في رعايتهم إلى حد أن يهبوا مختاريهم التوفيق في الحديعة أو المهارة في السرقة ، لا يحفلون بعدل أو بظلم إلا فما ندر . ولا يعتد كثيراً بمـا ورد فى الأوذيسيه من إشارات خلقية ومن ذكر عدالة تزوس فإن فيها أيضاً تسلما بالقدر يقضى به الآلهــة على البشر دون اعتبار لقيمة أفعالهم بل إن القدر يسخر من الفضيلة و يعبث بالإِرادة الصالحة . وأما الإنسان عند هوميروس ومعاصريه من اليونان فمركب من نفس وجسد والجسد مكون من ماء وتراب ينحل إليهما بعد الموت ، والنفس هواء لطيف متحد بالجسد متشكل بشكله ينطلق بالموت شبحاً دقيقاً لا يحسه الأحياء فينزل إلى مملكة الأموات في جوف الأرض وقد احتفظ بالشعور وفقد القدرة على العمل ، فهو يألم لذلك و يقضى هناك حياة باهتة تافهة خير منها بألف مرة الحياة على وجه الأرض في ضوء النهار مهما تبلغ من البساطة والفقر . وليس في هذا العالم الآخر ثواب ولا عقاب إلا في النادر يوزعهما الآلهـة بمثل ما يوزعون في الحياة الفانية من عدل معكوس فيحابون أصدقاءهم و ينكاون بأعدائهم ، وليست صداقتهم قائمة على الخير أو عداوتهم مسببة عن الشر .

ح — فنحن هنا فى أحط دركات التشبيه و بإزاء أوقح أشكال الاستهتار رى العاطفة الدينية ضعيفة إلى حد العدم ، والمبادئ الخلقية مقلوبة رأساً على عقب . ونظن السبب راجعاً إلى أن هذا الشعركان ينشد فى بلاط أمراء أيونية ، وكان هؤلاء على جانب كبير من الغنى والترف ، فلم يكن الشعراء يتغنون بغير ما يروقهم ، فيصورون الحياة سهلة جميلة ، والشهوة غلابة لا يقفها وازع ، والقوة مدوحة لذاتها لا يحدها حق . غير أن الأوذيسيه أكثر تقديراً للفضائل ، فهى بالإجمال تمحد الرجل الحكيم الشجاع الصبور ، والزوجة الوفية ، والابن البار ،

والخادم الأمين . ولما كان اليونان قد تدارسوا هذا الشعر جيلاً بعد جيل ، فقد بلئ التأنيس عندهم وتأليه السماوات بما فيها والإيمان بالقدر الأغمى أصولاً للدين وتغذى ميلهم الظبيعي للتمتع بالحياة بما وجدوه في هذا الشعر من الصور والأمثال . وسوف لايني الفلاسفة عن معارضته حتى تبلغ هذه المعارضة أشدها عند أفلاطون .

## ۳ - حزود:

ا — ولم يعدم الضمير الإنساني في ذلك العصر صوتاً يجهر بأحكامه الملدنسة ويتكلم عرب الدين والأخلاق في جد ووقار — هو صوت هزيود أقدم شاعر تعليمي في الغرب عمّر في القرن الثامن نشأ في بو بثنيا فلاحاً بعيداً عن بهرج الحَضَارَة ، ونظم للفلاختين ديواناً أسماه : « الأعمال والأيام » ملأه حَكُماً وَأَمْثَالُاً تسودها فكرة عامة هي فكرة العدالة ، فتراة يقول : « السمك والوحش والطير يفترس بعضها بعضاً لأنَّ العدالة معدومة بينها . أما الناس فقد منخهم تزوس العدالة وهى خير وأبقى » وأيضاً : « إن للملوك آكلي الهدايا عدالة ملتوية . أما تزوس فَأَحَكَّامُه قويمة » و يقول : « من يضر الغير يجلب الشر على نفسه . عين تزوس تبصركل شيء. إذا كان الذي يربح الدغوى هو الأكثر طلاحاً فمن الضار أن يَكُونَ الْإِنْسَانَ صَالِحاً ، ولَـكُنني لا أَعْتَقَدَ أَنْ يَكُونَ تَرْوسَ الحَـكَنيمَ جَدَا قَدْ صنع مثل هذا . إن ساعة العقاب آتية لا محالة ، و إن تزوس يهب القوة ويذل الأقوياء يضع الذي يطلب الظهور ويرفع الذي يقعد في الخفاء » وغير ذلك كثير خلاصته أن الحق ڤوق القوة والإنسانية فوق الحيوانية .

ويذكر لهزيود ديوان آخر في «أصل الآلهة » يرى بعض العلماء أنه منحول وأنه متأخر عن عهده بقرن أو يزيد ، وهو على الطريقة الثعليمية حاول فيه الشاغر أن يؤلف مجموعة معقولة من الأساطير والمعارف القديمة . التشتخه

بالمعتراعة إلى إلهات الشعر أن توحى إليه ما كان وماهو كائن وما منيكون ، وأن تعلن قوانين الأشياء جيماً ، ثم مضى يسلسل الأشياء والآلمة في ترتيب يدل هلى أنه راعى ما بينها من علاقات العلية ، وتدرج إلى النظام ومبدأه أن الأصغر يخرج من الأكبر ، فأخرج الجبال من الأرض والأنهار من أقيانوس وهكذا إلى آلمة الأولمب وهم آخر المواليد على اعتبار أن القوى الطبيعية سابقة على الآلمة المكلفين متلابيرها (١) . فهذا الديوان يعد أول محاولة في العلم الطبيعي بالرغم من أن نصيب الحقيلة فيه أكبر من نصيب العقل ، وأن الشاعريروى ولا يفسر ، فإن القصص الرمن مألوفاً عند الأقدمين . ونبغ غير واحد من هؤلاء الشعراء والكتاب الذين يدعوهم أرسطو باللاهوتيين لمعالجتهم العلم في صورة الأسطورة .

#### ع - الحكاء:

ا — ولما كان القرن السابع استدت الحصومات السياسية بين اليونان ، وقويت حركة التوسع الاستعارى والتنظيم الاجتماعى ، ونبغ فيهم رجال معدودون أشهرهم : « الحكماء السبعة » على ما هو متواتر ، ولو أن القدماء اختلفوا فى عددهم وأسمائهم ، ومنهم على كل حال سولون المشرع المعروف ( ١٤٠ — ٥٥٨ ) وظاليس أول الفلاسفة . هؤلاء الحكماء كان مقصدهم الأكبر إصلاح النظم والأخلاق ، وقد ذكر أفلاطون بعض حكمهم فإذا هى عبر عملية استخرجوها من مجاربهم الشخصية وصاغوها فى عبارات موجزة ذهبت أمثالاً . قال : « واجتمعوا فى دلف وأرادوا أن يقدموا لأبولون فى هيكله بواكبر حكمتهم فاختصوه بالآيات فى دلف وأرادوا أن يقدموا لأبولون فى هيكله بواكبر حكمتهم فاختصوه بالآيات التى يرددها الناس الآن مثل : « اعرف نفسك » و « لا تسرف » و « الصلاح عسير » (۲) ، فكانوا مصلحين ومشرعين ولم يكونوا فلاسفة بمعنى الكامة . وشاع عسير » (۲) ، فكانوا مصلحين ومشرعين ولم يكونوا فلاسفة بمعنى الكامة . وشاع

<sup>(</sup>١) أرسطو : ما بعد الطبيعة م ١٤ ف ٤ ص ٩١ ع ٢ ع ب س ٤ وما بعده .

<sup>(</sup>۲) فی محاورته « بروتاغوراس » ص ۳٤٣ — ۱ ب .

هذا النوع من الحكمة وظهرت «أمثال ايسوب» وهو شخص أسطورى يرجعون عهده إلى النصف الثانى من القرن السابع . ثم ظهر الشعر الحكمى فيه أمثال منظومة ونقد لأخلاق الناس . ثم خطى العقل خطوة حاسمة وانتقل إلى العلم والفلسفة .

### الفلسفة اليونانية وأدوارها:

مرت الفلسفة اليونانية بثلاثة أدوار: دور النشوء ودور النصوج ودور الذبول والدور الأول فيه وقتان: الوقت المسمى بما قبل سقراط وهو يمتاز باتحاد وثيق بين العلم الطبيعي والفلسفة ، ووقت السوفسطائيين وسقراط يمتاز بتوجه الفكر إلى مسائل المعرفة والأخلاق.

والدور الثانى يملأه أفلاطون وأرسطو . اشتغل أفلاطون بالمسائل الفلسفية كلها ، وجهد نفسه فى تمحيصها ، ولكنه منج الحقيقة بالخيال والبرهان بالقصة ، حتى إذا ما جاء أرسطو عالجها بالعقل الصرف ، ووفق إلى وضعها الوضع النهائى . والدور الثالث يمتاز بتجديد المذاهب القديمة و بالعود إلى الأخلاق والتأثر بالشرق ، والميل إلى التصوف مع العناية بالعلوم الواقعية .

والكتاب كله شرح لهـذا الإيجاز . ونظراً لجلالة قدر أفلاطون وأرسطو وعظم أثرها خصصنا لكل منهما باباً فجاء الكتاب فى أربعة أبواب .

# البابالاول نشأة العلى والفلسغة

#### : عسيد

١ – قلنـا إن الدور الأول ينقسم إلى وقتين : فني الوقت الأول نرى ثلاثة اتجاهات متعاصرة تمثل الوجهات الثلاث التي يمكن تبينها في الوجود ، ويؤلف مجموعها الفلسفة الموضوعية: وهي الوجهة الطبيعية ، والوجهة الرياضية ، والوجهة الميتافيزيقية . فإن الفكر يتجه أولاً محو الحارج ويطلب حقيقة الأشياء ؛ فإما أن يستوقفه التغير وهو بالفعل أعم وأخطر ظاهرة في الطبيعة سواء أكان عرضيا وهو انقلاب الشيء من حال إلى حال أو جوهريا ، وهو تحوَّل الشيء إلى شيءُ آخر كتحول الغذاء إلى جسم الحي والخشب إلى الرماد - فيدرك أن الأحسام المُختِلفة مصنوعة من مادة أولى هي محل التغيرات؛ فيبحث عن هذه المادة التي تتكوَّن منها الأجسام ثم تعود إليها وتبقي هي هي تحت التغيرات المتنوعة المتعاقبة ، و إما أن يعنى بما فى تركيب الأجسام من نظام وفي أفعالها من اطراد ، ويعلم أن النظام في العُدَد فيتصوّر الأشياء تصوّراً رياضيا ، و إما أن يستعصي عليه تفسير التغير فينكره ويقول بالوجود الثابت - فالوجهة الأولى أخذ بها طاليس، وأنكسيمندريس ، وأنكسيانس ، وهرقليطس : نشأ الثلاثة الأول في ملطية ، والرابع في أفسوس ، وكانتا في مقدمة المدن الأيونية عمراناً وثقافة ، ولكن الفرس أغاروا على أيونية وأخضعوها منذ سنة ٥٤٦ ، ودمروا ملطية سنة ٤٩٤ فانتقلت الحياة العقلية إلى إيطاليا الجنوبية وصقلية ؛ حيث نبغ فيثاغورس ، وهو صاحب الوجهة الرياضية ، وظهرت المدرسة الإيلية القائلة بالوجود الثابت . ثم نشأ فلاسفة حاولوا التوفيق بين الوجهات الثلاث هم : أنبادوقليس ، وديموقريطس ، وأنكساغورس .

- وفى الوقت الشانى اجتاز العقل اليونانى أزمة عصيبة ، هى أزمة السوفسطائية ؛ كان مركزها أثينا بعد حروب اليونان والفرس فى أيام بركليس لمتوفى سنة ٢٩٥. تشكك السوفسطائيون فى العقل وفى مبادئ الأخلاق ، وحاربهم سقراط والتف حوله تلاميذ ؛ فخاضوا كلهم مسائل منطقية وخلقية كونت متواد الفلسفة الذاتية ، فكان هذا التطور مطابقاً للتطور الطبيعي فى الفرد ينظر أولاً إلى الخارج ، ولا يتجه إلى الداخل إلا في بعد — وقد ضاعت كتب رجال هذا الدور جيعاً ونحن نعرفهم مما يذكره عنهم أفلاطون وأرسطو ، ومن أخبار دونت فى عهد متأخر ، ومن عبارات لهم جعت من مختلف الكتاب القدماء ، و إليك جدولاً بأسمائهم وتواريخهم ( وكلها تقريبية ) :

|              | •                                                           |                                                                         |             |
|--------------|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1 9 (61/2 k) | · 3 · 3 · 3 · 3 · 3 · 3 · 3 · 3 · 3 · 3                     |                                                                         |             |
|              | فیتاغویرس ۸۸۵ – ۷۸؛<br>آکسانوفان ۷۰۰ – ؟<br>بارمنیدس ۶۰ – ؟ | زيون ۲۸۹ – ۴                                                            | مليسوس ١٤٠٠ |
| 27.0         | -                                                           | انگساغورس ٥٠٠٠ – ۲۳٪<br>أنبا دوقليس ۲۳٪ – ۲۳٪ ؟<br>ديموتيريطس ٧٠٠ – ١٢٪ |             |
|              |                                                             | پروتاغوراس ۸۰۰-۱۰ غ<br>خورغیاس ؟ ۷۷۳                                    |             |
|              |                                                             |                                                                         |             |

# الفصل *الفصل الأول* الطبيعيون الأولون

## · كاليس:

1 — هو أحد الحكاء السبعة انفرد بالعناية بالعــــلم وكانوا يعنون بالسياسة والأخلاق ، جال أنحاء الشرق وتبحر في العلوم ، وبما يذكر عنه أنهُ عمل كمهندس حربى فى خدمة قارون (آخر ملوك ليديا فى آسيا الصغرى)، و برهن على أن الزوايا المرسومة فى نصف الدائرة فهى قائمة ، وكان يحسب مَن فوق برج أبعاد السفن في البحر، وأنبأ بكسوف الشمس الكلي الذي وقع في ٢٨ مايو سنة ٥٨٥ ووضع تقو يمَّا للملاحين من أهل وطنه ضمنه إرشادات فلكية وجوية منها : أنْ الدب الأصغر أدق الكواكب دلالة على الشمال، ولما جاء مصر أخذ علم المساحة وشغل بمسألة فيضان النيل ، ودل أساتذته المصريين على طريقة لقياس ارتفاع الأهرام وكانوا قد تعبوا في البحث عنها فنبههم إلى أنه في الوقت الذي يكون فيه ظلالشيء مساوياً لمقداره الحقيقي، فإن طول ظل الأهرام هو مقدار ارتفاعها وأنَّ إ النسبة تبتى محفوظة بين طول الظل وارتفاع الشيء في أي وقت من النهار . محاولات الشعراء واللاهوتيين فشق للفلسفة طريقها فبدأت باسمه . قال إن المال هو المادة الأولى والجوهر الأوحد الذي تتكون منه الأشياء وكان هــذا القول مألوفاً عند الأقدمين وقد مرت بنا عبارة هوميروس أن أقيانوس المصدر الأول للأشياء ، ومن قبل قالت أسطورة بابلية : « في البدء قبل أن تسمى السماء وأنُّ

يعرف للأرض اسم كان الحيط وكان البحر » ، وجاء في قصة مصرية : « في البدء كان المحيط المظلم أو الماء الأول حيث كان أتون وحده الاله الأول صانع الآلهة والبشر والأشياء » ، وجاء في التوراة : « في البدء خلق الله السموات والأرض وكانت الأرض خاوية خالية وعلى وجه الغمر ظلام وروح الله يرف على وجــه المياه » ، و يعادل هذه الأقوال قول علمائنا الآن إِن تكوين العالم بدأ منذ أن تحولت الأبخرة الأولى ماء ، ولكن طاليس يمتاز بأنه دعم رأيه بالدليل فقال (١): إن النبات والحيوان يغتذى بالرطو بة ومبدأ الرطو بة الماء فما منه يغتذى الشيء يتكون منه بالضرورة ، ثم إن النبات والحيوان يولد من الرطوبة فإن الجراثيم الحية رطبة وما منه يولد الشيء فهو مكون منه ، بل إن التراب يتكون من الماء و يطغى عليه شيئاً فشيئاً كما يشاهد في الدلتا المصرية وفي أنهر أيونية حيث يتراكم الطمي عاما بعد عام ، وما يشاهد في هذه الأحوال الجزئية ينطبق على الأرض بالإِجمال فإنها خرجت من المـاء وصارت قرصاً طافياً على وجهه كجزيرة كبرى فى محر عظيم وهى تستمد من هذا المحيط اللامتناهى العناصر الغاذية التى تفتقر إليها فالماء أصلَ الأشياء .

ح -- وثمت قول آخر يذكره له أرسطُّو هو « أن العالم مملوء بالآلهة » (٢) و يخلب أن يكون معناه أنه مملوء بالأنفس ، أى أن كل فعل إيما هو من النفس وأن النفس منبثة فى العالم أجمع فتكون المادة حيه ويكون الماء المؤلفة منه الأشياء حاصلا على قوة حيوية حاضرة فيه دائما و إن لم تظهر دائما ، و يشترك في هذا الرأى الطبيعيون الأولون الذين نتكلم عنهم لذلك دعوا «هيلوزو يست » في هذا الرأى الطبيعيون الأولون الذين نتكلم عنهم لذلك دعوا «هيلوزو يست » أى أصحاب المادة الحية . ومما يؤيد هذا التأويل عبارة منسو بة لطاليس و يوردها

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة لأرسطو م ا ف ٣ ص ٩٨٣ ع ب س ٢٠ وما بعده

<sup>(</sup>٢) كتاب النفس م ١ ف ٥ ص ٤١١ع ١ س ٨ - ١٠

أرسطو بتحفظ (۱) مى أن للحجر المغناطيسى نفساً لأنه يحرك الحديد فإنها تدل على أن مبدأ الفيل والحركة عنده النفس ، ولما كانت الجركة ظاهرة كلية كانت النفس كلية كذلك .

٤ -- هذا كل ما نعلم عن طاليس ويتبين منه أنه تمثل العلم البابل والمصري وعمل على تقدمه ولكنه استبقاه تجريبيا حتى أنبأوه بالكبسوف لم يكن صادراً عن أساس نظرى من حيث أنه كان يعتقد أن الأرض قرص مسطح، وأنه على ما يذكر هيرودت إنما أنبأ بكسوف تلك السنة فقط ومن غير أن يعلم إن كان هذا الكبيوف يرى في بقعة من الأرض معينة فقد يكون اهتدى إليه اتفاقاً وقد يكون اعتمد على جداول البابليين . أما فلسفته فهي على العكس شيء جديد، فبدل أن يفيسر تنوع الكائنات بتشخيص القوى الطبيعية والرواية عن الآلمة فبدل أن يفيسر تنوع الكائنات بتشخيص القوى الطبيعية والرواية عن الآلمة فهذا النظر إليها على أنها أشياء معروفة محسوسة ، وحاول الإستقراء والبرهنة فهذا النظر وهذا المنج هما الربح الذي عاد على الفلسفة ؛ أما قوله بالماء فقد كان آخر صدي التقليد القديم ولم يتابعه فيه خلفاؤه والكنهم فهموا أن وجهته ومنهجه أمران لها قيمتهما الخاصة ، وأنهما مستقلان عن كل قول معين .

## م انکسیمندریس

ا — هو تاميذ ظاليس فيما يرجح وخليفته في ملطية . يذكرون عن مشاركته الشخصية في تقدم العلم أموراً كثير منها لم يثبت ، فيقولون مثلاً : إنه اخترع المزولة ، والأرجح أنه أخذها عن البابليين إذ قد كانت معروفة عندهم ، وأنه صنع كرة فلكية ووضع خريطة أرضية استناداً إلى المعلومات التي كان يأتي بها اليونان إلى ملطية من أنحاء العالم المعروف وقتذاك ، فرسم الأرض تحيط بها بحر و يحيط بها بحر .

<sup>(</sup>۱) كتاب النفس م ١ ف ٢ ص ٤٠٥ع ١ س ١٩ - ٢١

 ولكن المهم عندنا نظر يته في العالم ، فقد رأى أن الماء لا يصبح أن كون مبدأ أولاً: لأنه استجالة الجامد إلى سائل بالحرارة « فالحار والبارد » ( أي الجامِد ) سابقان عليه . ولأن المبدأ الأول لا يمكن أن يكون معيناً ، و إلا لم يفهم أن أشياء متمايزة تتركب منه ، فدعا المادة الأولى باللامتناهي وقال إنها لا متناهية بمنيين: من حيث الكيف أي لا معينة ، ومن حيث الكم أي لا مجدودة هي من يج من الأضداد جيماً كالجار والهارد واليابس والرطب وغيرها ، إلا أن هذه الأضداد كانت في السدء مختلطة متعادلة غير موجودة بالفعل من حيث عن كذلك، ثم انفصلت محركة المادة وما زالت الجركة تفصيل بعضها من بعض وتجميم بمضها مم بعيض بمقادير متفاوتة حتى تألفت بهدنا الاجتماع والانفصال الأجسام الطبيعية على اختلافها . وأول ما انفصل « الحار والبارد » ، فتصاعد البخار بهمل الجار وكان من هذا البخار الهواء. أط الراسب فيبس بالتدريج فكان منه البحر ثم الأرض. وتكون الحاركرة نارية حول الهواء كما تتكون القشرة حول الشجرة وتمزقت هذه الكرة النارية فتناثرت أجزاؤها ، ودخلت اسطوانات هوائية مبططة هي الكواكب تشتعل فيها النار وتبدو لنا من فوهاتها ، فكل ما نراه من وجوه القمر ومن كسوف وخسوف ناشىء إما من انسداد الفوهات انسداداً كليا أو جزئيا ، و إما مما للاسطوانات من حركة تجعل الفوهات تبدو حيناً وتغيب حيناً آخر . والأرض جسم اسطواني كذلك نسبة ارتفاعه إلى عرضه كنسبة ١: ٣، ونحن نشغل قسمها الأعلى وهو منتفخ قليلا، وليست تقوم على شيء بخلاف ما ارتأى طاليس. إذ لابذ من سماء سفلي تجتازها الشمس والكواكب من المغرب لتعود فتظهر في الشرق كما أنها تجتاز السماء العليا من الشرق إلى المغرب فالأرض معلقة في وسط السهاء ثابتة في مكانها لأنها واقعة على مسافة واحدة من الأجرام السماوية ، فليس هناك ما يجعلها تتحرك إلى جهة دون أخرى ، ولأن

النسبة المذكورة بين ارتفاعها وعرضها تكفل لها الاستقرار بذاتها .

ح — أما الأحياء فقد تولدت في الرطوبة بعد التبخر، أي في طين البحر، وهو مناج من التراب والماء والهواء، فكانت في الأصل سمكاً مغطى بقشر شائك حتى إذا ما بلغ بعضها أشده نرح إلى اليبس وعاش عليه ونفض عنه القشر. والإنسان لم يوجد أول ما وجد على ما نراه اليوم طفلاً عاجزاً عن توفير أسباب معاشه و إلا لكان انقرض، ولكنه منحدر هو أيضاً من حيوانات مائية مختلفة عنه بالنوع حملته في بطنها زمناً طويلاً إلى أن نمت قواه وتم تكوينه، فاستطاع أن يقف على اليابسة وأن يحفظ حياته بنفسه.

و التطور قانون عام: تخرج الأشياء من اللامتناهى ثم تنحل وتعود اليه و يتكرر الدور وهلم دواليك. منها ما « يشرق و يغرب فى آجال بعيدة » هى العوالم التى لا تحصى ، ومنها ما يتكون و يفسد فى أوقات قصيرة « و يعوض بعضها البعض على مم الزمان » هى الجزئيات مثل الحرارة تشرب ماء الأرض ، فيرد البخار هذا الماء للأرض مطراً ، وهكذا إلى نهاية الدور ، فالحركة دائمة ، والموجودات متغيرة ، والمادة اللامتناهية باقية غير حادثة ولا مندثرة .

ه — فأنكسيمندريس يفسر تكوين الأشياء تفسيراً «آلياً» أى بمجرد اجتماع عناصر مادية وافتراقها بتأثير الحركة دون علة فاعلية متايزة ودون غائية . وهو فى تصوره لهذا التكوين يكاد يقترب من تصور غير واحد من العلماء الحدثين (لابلاس مثلاً) و يكاد يقول بمذهب التطور فى عالم الحياة ، بل يكاد يقول بقانون الجاذبية لولا أن رأيه يرجع — على حد تعبير أرسطو — إلى أن الأرض المستقرة فى مركز العالم تشبه رجلا يهلك جوعا لأنه لا يجد سبباً يحمله على الأكل من طبق دون آخر من أطباق تحيط به على مسافة واحدة! وأنكسيمندريس يمد لوجود إلى غير حد فى المكان وفى الزمان فيقول بعوالم لا تحصى و بدور عام

يتكرر إلى مالا نهاية ، والقول الأول وليد المخيلة تأبى أن تمثل حدًّا للمادة وخلاء ليس فيه شيء ، والقول الثانى قديم ربحا نشأ من النظر في حركات الأفلاك تتجدد باستمرار وتأيد بتحول الأجسام بعضها إلى بعض وتداول الفصول وهو على كل حال يعنى ضرورة مطلقة وقانوناً كليا يسيطر على الوجود ويفسر كيف أن الوجود لم يبدأ ولن ينتهى — وهذه عقيدة شائعة بين فلاسفة اليونان — يسميها الإسلاميون بالدهرية لقولها إن الدهر دائر لا أول له ولا آخر — غير أن أنكسيمندريس مع إنكاره على طاليس أن يكون المبدأ الأول شيئاً معيناً قد وضع مبادئ عديدة معينة هي هذه الأضداد الموجودة في اللامتناهي دون أن يبين أصلها . أليست هي المبادئ الحقيقية ؟ أو ليس اللامتناهي حالة اختلاطها وتعادلها ؟ فلا يصح أن يسمى مبدأ بالمعنى الذي فهمه طاليس ، أي ما منه تتكوّن الأشياء ؛ لكنه مبدأ باعتباره نقطة بداية التطور العام — وهذه نظرة علمية ، فالمسألة الفلسفية ما تزال قائمة .

## ج و \_ أنكسمانس:

1 — هو تلميذ أنكسيمندريس وأقل منه توفيقاً في العلوم ، وأضيق خيالاً ، عاد إلى رأى طاليس في الأرض ؛ فاعتقد أنها قرص مسطح قائم على قاعدة ، وأنكر حركة الشمس ليلاً تحتها ، واستبدل بها حركة جانبية حولها ، وعلل اختفاء الشمس من المساء إلى الصباح بأن جبالاً شاهقة تحجبها عن الأنظار من جهة الشمال ، أو بأنها أبعد عن الأرض في الليل منها في النهار — وقد كان مثل هذا القول معروفاً عند المصريين ، واشتغل بالظواهر الجوية ، ولا يلوح أنه أفاد العلم من هذه الناحية .

وعاد إلى موقف طاليس أيضاً فى مسألة المادة الأولى فقال إنها شىء
 خلسفة )

محسوس متجانس، ولكن هذا الشيء هو الهواء وأن الهواء لا متناه يحيط بالعالم و يحمل الأرض. ولسنا ندرى على وجه التحقيق السبب الذي حداه إلى إيثار الهواء ؛ فقد يكون أن الهواء ألطف من الماء ، وأنه يقوم بذاته بينها الماء يسقط إن لم يرتكز إلى قاعدة ، وأنه أسرع حركة ، وأوسع انتشاراً ، وأكثر تحقيقاً للاتناهي ، وقد يكون أن علة وحدة الحي النفس ، والنفس هواء ( ولفظ psyché يعنى باليونانية النفس والنفس) فالهواء نفس العالم وعلة وحدته . ومهما يكن هذا السبب فالحقق أن المبدأ الأول عنده الهواء وأن الموجودات تحدث منه بالتكاثف والتخلخل فإن تخلخل الهواء ينتج النار وما يتصل بها من الظواهي الجوية النارية والكواكب وتكاثفه ينتج الرياح فالسحاب فالمطر ، وتكاثف الماء ينتج التراب ( الطمي في الأنهر ) فالصخر .

ح — فأنكسيانس يستعيض عن اللامتناهى الذى هو مزاج من الأشياء جميعاً بشىء واحد هو الهواء ، وعن الحركة وما تحدثه من اجتماع وافتراق عارضين لأجزاء المادة بخاصتين ملازمتين للهواء يتكاثف و يتخلخل بذاته فيحدث النار فالماء فالتراب فتتكون منه ومنها الأشياء بأنواعها ، وعلى ذلك فهو يفسر العالم بعلة واحدة تعمل على نحو آلى ، وفي هذا التفسير تقدم كبير بالمذهب الآلى إلى الوحدة والبساطة — وها غايته المنطقية — إلى أن تتما له على يد ديموقر يطس .

و الاستدلال قد وضعت العلم الطبيعى ؛ وهى إذ اعتبرت المادة قديمة حية أو متحركة والاستدلال قد وضعت العلم الطبيعى ؛ وهى إذ اعتبرت المادة قديمة حية أو متحركة بذاتها وتخيلتها تتحول إلى صور الوجود المختلفة بموجب ضرورة طبيعية أى قانون ثابت قد وضعت الأحادية المادية المعروفة فى الفلسفة الحديثة ، والتي ترد الأشياء إلى جوهر مادى واحد وتفسرها بتطور هذا الجوهر فى الشكل والكم ليس غير ، وردة النظرية سيقول أيضاً هرقليطس .

#### • ١ - هرقليطس:

ا – وُلد في أُفَسوس من أسرة عريقة في الحسب ، ولكنه زهد كل جاه وتوفر على التفكير ؛ إلاَّ أنه ظل أرستقراطيا بكل معنى الكامة ، يعتد بنفسه ، ويباعد بينه و بين الناس ، يحتقر العامة ومعتقداتها الدينية ، وعباداتها السخيفة ، ومعارفها التقليدية ، وينقم من هوميروس وهزيود أنهما ثبتا فيهـا الخرافات والأضاليل، و يستخرج من حكمها السياسي الشواهد على جهلها وعبثها، فيشبهها تارة بالأطفال ، وأخرى بالكلاب ، وثالثة بالحير — بل إن كبرياءه تعدى العامة إلى العلماء ؛ فكان يزدري العـــلم الجزئي « الذي لا يثقف العقل » وينعي على فيثاغورس وأكسانوفان اشتغالها به فلم يحسب ، ولم يرسم ، ولم يجر التجارب ، ولكنه كان يعتبر العلم الجدير به التفكير العميق في المعانى الكلية ، يخلع عليها أسلوبًا فخمًّا مبهماً كثير الرمن والتشبيه حتى لقب بالغامض ، وقد قال هو نفسه في أسلوبه « إنه لا يفصح عن الفكر ولا يخفيه ، ولـكن يشير إليه » وأن الشذرات المائة والثلاثين التي بقيت لنا من كتابه لتدل على ذلك دلالة كافية ؛ غير أن ازدراءه العلم الجزئي تركه جاهلًا بالطبيعة جهلًا فاضحاً وهبط به إلى صف العامة ، فقد اعتقد مثلاً أن غروب الشمس انطفاؤها في الماء ، وأنها تتجدد كل يوم ، وأن قطرها قدم واحدة كما يبدو للبصر ، وغير ذلك من الأوهام . أما فلسفته فعميقة قوية هي التي خلدت اسمه وكان لها أثر بعيد .

- « الأشياء في تغير متصل » هـذا قوله الأكبر وملخص مذهبه . وهو يمثل له بصورتين . الواحدة جريان الماء فيقول : « أنت لا تنزل النهر الواحد مرتين ، فإن مياها جديدة تجرى من حولك أبداً » والصورة الأخرى اضطرام النار وهي أحب لديه من الأولى ، لأن النار أسر ع حركة وأدل على التغير ، ولأنه

يرى في النار المبدأ الأول الذي تصدر عنه الأشياء وترجع إليه . ولولا التغير لم يكن شيء فإن الاستقرار موت وعدم . والتغير صراع بين الأضداد ليحل بعضها محل بعض « والشقاق أبو الأشياء وملِكها » : لولا المرض لما اشتهينا الصحة ، ولولا العمل لما نعمنا بالراحة ، ولولا الخطر لما كانت الشجاعة ، ولولا الشر لما كان الخير . « أليست النار تحيي موت الهواء ، والهواء يحيي موت النار ، والمــاء يحيي موت التراب ، والتراب يحيى موت الماء ، والحيوان يحيى موت النبات ، والإنسان يحيي موت الإثنـين ؟ » فالوجود موت يتلاشى والموت وجود يزول . كذلك الخير شريتلاشي والشرخيريزول. فالخير والشروالكون والفساد أمور تتلازم وتنسجم في النظام العام بحيث يمتنع تعيين خصائص ثابتة للأشياء: « ماء البحر أنقى وأكدر ماء يشربه السمك ولا يستسيغه الإنسان ، هو نافع للأول ضار بالثاني . وبحن نمزل النهر ولا نمزل ( من حيث أن مياهه تتجدد بلا انقطاع ) و نحن موجودون وغير موجودين (من حيث أن الفناء يدب فينا في كل لحظة )» فكل شيء هوكذا وليسكذا موجود وغير موجود .

ح — قلنا إنه يرى في النار المبدأ الأول الذي تصدر عنه الأسياء الرجع اليه . لا النار التي ندركها بالحواس بل نار إلهية لطيفة جدًّا أثيرية ، منه حارة حية عاقلة أزلية أبدية تملأ العالم . يعتريها وهن فتصير ناراً محسوسة ، و يتكاثف بعض النار فيصير محراً ، و يتكاثف بعض البحر فيصير أرضاً . وترتفع من الأرض والبحر أبخرة رطبة تتراكم سحباً فتلتهب وتنقدح منها البروق وتعود ناراً أو تنطني هذه السحب فتكون العاصفة وتعود النار إلى البحر . و يرجع الدور . فالتغير يجرى في طريقين متعارضين : طريق إلى أسفل وطريق إلى أعلا مع بقاء كمية المادة الأولى أوالنار واحدة . ومن تقابل هذين التيارين يتولد النبات والحيوان

على وجه الأرض. غير أن النار تخلص شيئًا فشيئًا مما تحولت إليه ، فيأتى وقت لا يبقى فيه سوى النار ، وهذا هو الدور التام أو « السَــنَة الكبرى » (١) تتكرر إلى غير نهاية بموجب قانون ذاتى ضرورى ( « لوغوس » ). « فالمبادلة متصلة من الأشياء إلى النار ومن النار إلى الأشياء كما يستبدل الذهب بالسلع وتستبدل السلع بالذهب » . « وهذا العالم لم يصنعه أحد من الآلهة أو البشر ، ولكنه كان أبداً وهو كائن وسيكون ناراً حية تستعر بمقدار وتنطفي عمقدار » هذه النار هي الله . « والله نهار وليل ، شتاء وصيف ، حرب وسلم ، وفرة وقلة ، يتخذ صوراً مختلفة كالنار المعطرة تسمى باسم العطر الذي يفوح منها » . أما النفس الإنسانية فهي بخار حار — والحرارة ضرورية للحي — هي قبس من النار الإلهية تدبر الجسم كما تدبر النار العالم . فيجب عليها أن تعلم قانونها وأن تعمل به فلا تتشبث بالجسم ومطالبه ، بل تضع ذاتها فى التيار العام وتقمع الشهوة لأن الشهوة توكيد للشخصية والشخصية انتقاض على القانون الطبيعي ومعارضة للتغير . والدين الحق مطابقة الفكر الفردى للقانون الكلى ( « لوغوس » ) والفناء فى النار العالمية .

و عتاز بشعوره القوى بالتغير . و إن الفكرتين لتستتبعان الشك حتماً ، فوحدة الوجود تعنى أن شيئاً واحداً هو الموجود ، وأن ماعداه مظاهر وظواهر . والتغير يعنى أن كل موجود جزئى فهو كذا وليس كذا فى آن واحد أو هو نقطة تتلاقى عندها الأضداد وتتنازعها فيمتنع وصفه مخصائص دائمة ضرورية و يمتنع العلم . فلا عجب

<sup>(</sup>۱) وتسمى بالكور: « إن للفلك وأشخاصه . . . أدواراً كثيرة . . . ولأدوارها كور . . . أما الأكوار فهى استئنافاتها فى أدوارها وعودتها إلى مواضعها مرة بعد أخرى » رسائل إخوان الصفاء طبعة القاهرة ١٩٢٨ ج ٣ ص ٢٤٣ — ٢٤٤ .

أن يقوم لهرقليطس أتباع من السوفسطائيين يذهبون فى سبيل الشك إلى أقصى حد ، ولو أنه هو لم يكن يقصد إلى هذه النتيجة ، فإنه إذ قال باللوغوس أراد أن يضع حقيقة مطلقة فوق التغير المحسوس وعلماً يقينيا فى الجوهر الأوحد ، وفى العقل الإنساني الذى يدركه ، ولكن تاريخ الفلسفة يعلمنا أن منطق المذهب أقوى من مقاصد صاحب المذهب ، فهرقليطس سواء أراد أو لم يرد هو الجد الأول للشك فى الفلسفة اليونانية ( ٢٣ ب ٣٠ س ح ٥٠ ح ٤ ) .

# الفصل الثاني سه الفيثاغوريون

## ١١ - النحلة الأرفية:

١ - كان من جراء وقوف اليونان على الأفكار الشرقية أن تبدلت أفكارهم الدينية واصطنعوا إلى جانب الديانة الأهلية ديانات سرية متوخين غاية جديدة هى الاتصال بالآلهة والمشاركة في سعادتهم متخذين سبيلاً إلى تحقيقها ممارسة طقوس معينة يعتقد فيها الصلاحية لذلك على مثل ما هو معروف فى السحر . وأهم هاته الديانات « الأرفية » نسبة لشاعر من أهل تراقيا اسمه أرفيوس يستحيل علينا معرفة حياته وآرائه ومنشأ نحلته لكثرة ما روى عنه من الأخبار المتضاربة ، وأضيف إليه من الكتب المتناقضة . ولكن التاريخ عرف الأرفية أول ما عرفها فى القرن السادس ذائعة ذيوعاً قويًّا وبالأخص فى إيطاليا الجنوبيـة وصقلية . والمذهب قائم على أسطورة مؤداها أن تزوس وهب ديونيسوس ( إله الحب ، وهو ابنه من ابنته بِرْ سِفون ) السلطان على العالم ، وهو ما يزال طفلاً فغارت منه هيرا زوجة تزوس وألبت عليه طائفة من الآلهة الأشداء هم « الطيطان » فكان ديونيسوس يستحيل صوراً مختلفة ويردهم عنه إلى أن انقلب ثوراً فقتلوه وقطعوه وأكلوه . إلا أن الإلهٰة بلاّس (مينرڤا ) استطاعت أن تختطف قلبه فبعث من هذا القلب ديونيسوس الجديد ، وصعق تزوس الطيطان وخرج البشر من رمادهم . فالإنسان مركب من عنصرين متعارضين : من العنصر الطيطاني وهو مبدأ الشر ، ومن دم ديونيسوس وهو مبدأ الخير ، ويجب عليه أن يتطهر من الشر وهذا أم عسير لا تكني له حياة أرضية واحدة ، بل لابد من سلسلة ولادات تطيل مدة التطهير والتكفير إلى آلاف السنين . ورتبوا على هذه العقيدة طقوساً كانوا يقيمونها ليلاً منها التطهر بالاستحام باللبن أو بالماء تضاف إليه مادة تلونه بلون اللبن ، وتقدمة القرابين غير الدموية وتمثيل قصة ديونيسوس بما في ذلك تقطيع ثور وأكل لحمه نيئاً وتلاوة صلوات بينها و بين كتاب الموتى المعروف عن المصريين مشابهات كثيرة . وقد اكتشفت مقابر في إيطاليا الجنوبية وجدت فيها صفائح من ذهب عليها إرشادات للنفس عما يجب أن تسلك بعد الموت من طرق وتتلو من صلوات فكانت هذه الصفائح دليلاً قاطعاً على أنهم عرفوا كتاب الموتى وأخذوا عنه كما أنهم أخذوا فكرة الولادات المتعاقبة عن الهنود — مباشرة أو بواسطة الفرس . وتمتاز الأرفية بالإيمـان الراسخ بالعدالة الإلهية و بالسعى وراء الطهارة بينا باقى « الأسرار » كانت تستبيح بعض المخازى وتدمجها فى الشعائر ، وتتصور العالم الآخر تصوراً ماديًّا. والطهارة في الأرفية خلاص النفس من البدن وهو لها بمثابة القبر ، وهو عدوها اللدود يجرى معها على خصام دائم تتأجج ناره في صدر الإنسان. كذلك تمتاز الأرفية بأن إلههم عديم النظير بين آلهة اليونان فهم يمجدون فيه العذاب غير المستحق والفوز النهائي للضعيف صاحب الحق وتمتاز أخيراً بأنها شيعة الطبقة الوسطى المثقفة ، وقد نبغ فيها رجال اعتمدوا على التفكير الشخصي في حل مسألة نشوء العالم ، فلم يقبلوا الأساطير اليونانيــة على علاتها ، بل هذبوها واستعانوا بأساطير الشرقيين وعلومهم ، فكانوا طبقة وسطى بين اللاهوتيين الأولين وبين الفلاسفة مع بقائهم في دائرة الأسطورة. وظلت الأرفية حية إلى أوائل المسيحية ، وكان لها أثر فعال في الشعراء والمفكرين من نشأتها إلى اندثارها ، بل يمكن القول أنها هي التي وجهت الفلسفة وجهتها العقلية الروحية على أيدى فيثاغورس —كما سنرى الآن — وأكسا نوفان وســقراط وأفلاطون وأصحاب الفيثاغورية الجديدة والأفلاطونية الجديدة ، فسنجد عندهم جميعاً عقائدها وتعابيرها كأصول يحاولون ترجمتها ترجمة عقلية والبرهنة عليها .

## حر٢٧ – فيثاغورس وفرقته :

١ - نشأ فيثاغورس في ساموس ، وكانت جزيرة أيونية مشهورة ببحريتها وتجارتها وتقدم الفنون فيها . طوف في أنحاء الشرق ، ولما ناهِز الأربعين قصد إلى إيطاليا الجنوبية ، وكان المهاجرون اليونان قد بلغوا فيها درجة عالية من المدنية والثقافة ، ونزل ثغر أقروطونا ؛ حيث كانت مدرسة طبية شهيرة ، وما لبث أن عرف بالعلم والفضل. فطلب إليه مجلس الشيوخ فيما يذكر أن يعظ الشعب ففعل فذاع اسمه وأقبل عليه المريدون من مختلف مدن إيطاليا الجنو بية وصقلية ، وحتى من روما ؛ فأنشأ فرقة دينية علمية تشبه الأرفية ، أو هي أخذت عنها ، ثم أثرت فيها ، وكانت فرقته مفتوحة للرجال وللنساء من اليونان والأجانب على السواء ؛ يعيش أعضاؤها فى عفة و بساطة بموجب قانون ينص على الملبس، والمأكل، وِالصَّلَاة ، والترتيل ، والدرس ، والرياضة البدنية ؛ فكانوا منظمين تنظماً دقيقاً يصدعون بما يؤمرون غير ناظر ين إلا إلى « أن المعلم قد قال » ، وكان المعلم متشبعاً بعاطفة دينية قوية ومقتنعاً بفكرة جليلة هي أن العلم وسيلة فعالة لتهذيب الأخلاق وتقديس النفس ؛ فجعل من العلم رياضة دينية إلى جانب الشعائر ، ووجه تلاميذه هوميروس وهزيود .

بلد حدیث خلو من التقالید ، کثیر التقلبات الدیموقراطیة ، أن تفکر فی السیاسة بلد حدیث خلو من التقالید ، کثیر التقلبات الدیموقراطیة ، أن تفکر فی السیاسة وتمیل إلی نظام أرستقراطی یقر الأمور فی نصابها فتؤثر من هذه الناحیة أیضاً فیمن ینتمی إلیها من الحکام والأهلین ؛ بل تتحو"ل إلی هیئة سیاسیة وتتوتی فیمن ینتمی إلیها من الحکام والأهلین ؛ بل تتحو"ل إلی هیئة سیاسیة وتتوتی

الحكم بنفسها ، وهذا ما حدث في أقروطونا وغيرها من المدن الإيطالية في ظروف لم تصلُّ إلينا أخبارها ؛ غير أن الشعب والأعيان المبعدين عن الحكم لم يرضوا عن ·هــذا الانقلاب ، وما زال المعارضون يعملون في الخفاء حتى تألبواً ذات يوم على الدار التي كان زعماء الفرقة مجتمعين فيها فأحرقوها ؛ ولم ينج من الفيثاغوريين سوى اثنين . أما فيثاغورس فقد قيل إن حملات أعدائه اضطرته للهجرة فاعتزل فى ميتابونتس ومات هناك قبل الثورة ، وقيل بل كان فى أقروطونا ولكنه كان متغيباً عن مركز الجمعية يوم الحريق فاستطاع أن ينجو بنفسه وذهب إلى لوقريس ثم إلى ترنتا ، وأخيراً إلى ميتابونتس وقضى فيها بعــد أن صام أر بعين يوماً . وشبت الثورات على أنصاره في مختلف المدن فثبتوا لها في مدينتي رچيوم وترنتا ، وعبر البحر إلى القارة اليونانية من خذل منهم ؛ فقصد فريق إلى طيبة ، وآخر إلى فليوننس ، ولما تعاظم شأن أثينا قدمها نفر منهم ، فكان لهم أثر خطير فى الفلسفة والعلوم ، ثم تلاشت الجمعية في عهد أفلاطون ( حوالي سنة ٣٥٠ ) ولم يبق منها سوى أفراد تناقلوا تعاليمها فكانوا حلقة الاتصال بين هذا العصر الأول وعصر ثان بدأ فى منتصف القرن الأول قبل الميلاد ، واستمر إلى القرن الرابع بعده .

ح — هذا ما يقال بالإجمال عن فيثاغورس وفرقته ، وليس من المستطاع زيادة البيان دون الاستهداف للخطأ فإن آثار رجال العصر الأول قد فقدت جميعاً وكل ما ينسب لفيثاغورس من «أشعار ذهبية» ومن «كتب ثلاثة»: (المهذب والسياسي والطبيعي) فهو منحول يرجع إلى العصر الثاني ، كذلك الكتب المعزوة لتلاميذه الأولين ، (وأشهرهم فيلولاوس) منحولة أو مشكوك فيها إلى حد كبير. أما أقوال الفيثاغورية الجديدة عن المدرسة القديمة فيجب أن تقابل بغاية الحذر لل فيها من ميل ظاهر إلى الغريب الشاذ ومن تأويل شخصي . يزاد على ذلك أنها تضيف للفيثاغورية الأولى أفكاراً وأموراً لم تعرف إلا بعدها منها الأفلاطوني

والرواق بل البوذي ؛ وحتى هيرودوت ، وقد عاش في الأوساط الفيثاغورية في إيطاليا الجنوبية وصقلية بعد وفاة فيثاغورس بنصف قرن فإنه يخلط فى كلامه عنه وعن جمعيته . ذلك أن مخيلة الأتباع والأنصار كانت قد تناولت فيثاغورس ونسجت حوله الأساطير فقالوا إنه ابن أبولون أو هرمس ورووا عنه من الخوارق كل عجيب غريب. أما الجمية فيروى عنها أشياء كثيرة: أشهرها أنها كانت تحرم أكل الحيوان و بعض النبات ، و يقال إن هذا التحريم لم يكن مطلقاً ، ويذكر أنها كانت سرية يتعارف أفرادها بإشارات خاصة ، ويتعهدون بكتهان تعاليمها الديني منها والعلمي ، وأنهم أعدموا واحداً منهم غرقاً لإفشائه سرًّا هندسيًّا وليس ما يمنع من التصديق بهذه السرية ؛ لا سما أن أرسطو نفسه إذ يتجدث عن المذهب لا يميز بين ما كان لفيثاغورس فيه من نصيب وما كان لتلاميذه ، بل يذكرهم جملة بقوله « الذين يدعون بالفيثاغور يين » أو « المدرسة الإيطالية » مما يدل على أن الجعية كانت وحدة توارت وراءها شخصيات أفرادها ؛ حتى تسربت آراؤهم ومكتشفاتهم إلى الخارج فاندمجت في الثقافة اليونانية خالصة من كل شخصية .

### - ١٤٠٨ مذهبه

ا — يذكر أن فيتاغورس هو الذي وضع لفظ « فلسفة » إذ قال : « لست حكياً فإن الحكمة لا تضاف لغير الآلهة ، وما أنا إلا فيلسوف » أي محب للحكمة وقد كان رياضيًّا بارعاً ، ولعل أهم آثاره في هذا الباب أنه برهن على أن قوة الأصوات تابعة لطول الموجات الصوتية ، فبين أن الأنغام تقوم خصائصها بنسب عددية و يترجم عنها بالأرقام ؛ فوضع الموسيق علماً بمعنى الكامة بإدخال الحساب عليها . ولا شك أن دراسة الفيثاغوريين الأعداد والأشكال والحركات والأصوات وما بينها من تقابل عجيب ، وما لها من قوانين تابعة — صرفت عقولهم إلى ما في ما فينها من تقابل عجيب ، وما لها من قوانين تابعة — صرفت عقولهم إلى ما في المناس المناس

العالم من نظام وتناسب « فرأوا أن هذا العالم أشبه بعالم الأعداد منه بالماء أو النار أو التراب، وقالوا إن مبادئ الأعداد هي عناصر الموجودات، أو أن الموجودات أعداد وأن العالم عدد ونغم » (١) . وقالوا أيضاً : « إن الأعداد نمـاذج تحاكيها الموجودات دون أن تكون هذه النماذج مفارقة لصورها » <sup>(٢)</sup> إلا في الذهن . والقولان يرجعان إلى واحد مؤداه التوحيــد بين عالم الموجودات وعالم الأعداد . . وساءد على هذا التصور أنهم لم يكونوا يتمثلون العدد مجموعاً حسابيًّا بل مقداراً وشكلاً ، ولم يكونوا يرمنون له بالأرقام ، بل كانوا يصورونه بنقط على قدر ما فيه من آحاد ، ويرتبون هذه النقط في شكل هندسي ، فالواحد النقطة والإثنان الخط والثلاثة المثلث والأربعة المربع وهكذا ، وكانوا من ثمت يصفون الأعداد بالأشكال فيقولون الأعداد المثلثة والمربعة والمستطيلة أى التي تصور بنقطِ مرتبة بشكل مخصوص ، فحلطوا بين الحساب والهندسة ومددوا في المكان مالا امتداد له ، وحولوا العدد أو الـكمية المنفصلة إلى المقدار أو الـكمية المتصلة . ثم لم يُجدهم ذلك شيئًا في تفسير الطبيعة ، لأنهم إنما « أصابوا خصائص الجسم الرياضي لا خصائص الجسم الطبيعي ، ولم يفسروا الحركة والكون والفساد ، وهي أمور بادية فى العالم المحسوس ، ولم يبينوا علة ثقل التراب والمــاء وخفة النار وسائر الخصائص في الأجسام المحسوسة ، ولكنهم ركبوا الأجسام الطبيعية من الأعداد ، أى أنهم ركبوا أشياء حاصلة على الثقل والخفة من أشياء ليس لها ثقل ولا خفة » (٣).

ب - وهذا هو السبب في أنهم لم يضعوا في العلم الطبيعي رأياً جديداً ، بل

<sup>(</sup>۱) أرسطو: ما بعد الطبيعة م ا ف ه ص ٩٨٥ع ب س ٢٣ — ٣٥ و ص ٩٨٦ع ع ا س ١ — ه .

<sup>(</sup>۲) المرجع المذكور م ١ ف ٦ ص ٩٨٧ ع ب س ١٠ — ١٢ و ٢٤ — ٣٠

<sup>(</sup>۳) « م ۱ ف ۸ ص ۹۸۹ ع ب س ۳۰ ، ۹۹۰ع ۱ س ۱۹

نقلوا عن أنكسيمندريس وبالأخص عن أنكسيانس فتصوروا العالم كائناً حيًّا حيًا حيواناً كبيراً — يستوعب بالتنفس خلاءً لامتناهياً فيا وراء العالم هو عبارة عن هواء غاية في اللطافة ضروري للفصل بين الأشياء وتمييزها بعضها من بعض ومنعها من أن تتصل فتكوّن شيئاً واحداً (۱) . وقالوا بعوالم كثيرة واكن في عدد متناه ، وجعلوا الأشياء تحدث بالتكاثف والتخلخل لا بتحول بعضها إلى بعض ، لأن الأعداد نظام ثابت متجانس . وقالوا بالدور وعودة الأشياء هي بأنفسها في آجال طويلة ( « السنة الكبري » ) إلى غير نهاية ، ويروي في هذا الصدد أن أوديموس تلميذ أرسطو قال محاطباً تلاميذه : « إذا صدقنا الفيثاغوريين فسيجيء يوم مجتمع ثانية في هذا المكان فتجلسون كما أنتم لتسمعوا إلى وأتحدث أنا إليكم كما أفعل الآن » .

م ح الما النفس فقد وصلت إلينا عهم أقوال متباينة فيها ، فنحن نجد عند أفلاطون رأياً لبعضهم يقول إِن النفس نوع من النغم ، ومعنى ذلك أن الحى من كب من كيفيات متضادة ( الحار والبارد واليابس والرطب ) والنغم توافق الأضداد وتناسبها بحيث تدوم الحياة مادام هذا النغم وتنعدم بانعدامه (٢) . وهذه من غير شك نظرية أطباء الفرقة (أو نفر منهم) صدروا فيها عن فكرتهم العامة ( « العالم عدد ونغم » ) وخالفوا أموراً جوهرية في مذهبهم ، فإن النغم نتيجة توافق الأضداد ، فإذا كانت النفس نغماً لزم من جهة أن ليس لها وجود ذاتي — والفيثاغورية تؤمن بالحلود — ولزم من جهة أخرى أن ليس لها وجود سابق على عناصر البدن — والفيثاغورية تؤمن بالتناسخ " على أن أرسطو إذ

<sup>(</sup>۱) أرسطو: السماع الطبيعي م ٤ ف ٦ ص ٢١٣ ع ب ص س ٢٢ — ٣٠ .

<sup>(</sup>۲) فيدون: ص ٥٥ (ه) - ١٩٦ (د).

<sup>(</sup>٣) فيدون: ص ٩٢ (١ ب ج).

يذكر هذه النظرية لا يعزوها للفيثاغوريين (١) ، ولكنه يضيف إليهم صراحة قولين: يذهب الواحد إلى أن النفس هي هذه الذرات المتطايرة في الهواء ، والتي تدق عن إدراك الحواس فلا تبصر إلا في شعاع الشمس وتتحرك دائماً حتى عند سكون الهواء — فكأن أصحاب هذا الرأى أرادوا أن يفسروا الحركة الذاتية في الحيوان فافتكروا أن هذه الذرات المتحركة دائماً تدخل جسمه وتحركه ، ولعلهم ظنوا أن هذا التصور يفسر أيضاً كيف أن المولود يجد ساعة ميلاده نفساً تحل فيه وهم على كل حال يتابعون معاصريهم فيتصورون النفس مادية و إن جعلوها مادة لطيفة جدا . ويذهب القول الآخر إلى أن النفس هي المبدأ الذي تتحرك به هذه الذرات (٢) وهو قول يخيل إلينا أنه رأيهم الحق ، وهو أرقى من القولين السابقين وجامع لها بحيث تكون النفس عندهم مبدأ أو علة توافق الأضداد في البدن وعلة حركته جميعاً .

والجميم حتى يتم تطهيرها ، وفيناغورس أول من قال بالتقمص أو التناسخ في والجميم حتى يتم تطهيرها ، وفيناغورس أول من قال بالتقمص أو التناسخ في اليونان ، والعقيدة هندية ، وقد رأينا أن الأرفية كانت تقول بولادات متعاقبة ، ويروى أنه كان يدعى أنه متجسد للمرة الخامسة ، وأنه يذكر حيواته السابقة ، وعند الفيناغوريين أن أزمنة التقمص قد حددها الآلهة ونحن ملكهم ، فليس لنا أن نخالف النظام الذي وضعوه بالانتحار أو بإهلاك الحيوان فيما عدا التضحية ، وقد يلوح أن نظرية التناسخ متمشية مع نظرية الدور تؤيدها وتفسرها فيما يختص وقد يلوح أن نظرية التناسخ متمشية مع نظرية الدور تؤيدها وتفسرها فيما يختص

<sup>(</sup>١) كتاب النفس: م ا ف ٤ ص ٤٠٧ع ب س ٣٠ – ٣٢ .

۲۰ — ۱۶ س ۱۶ ع ا س ۱۶ — ۲۰ .

بالأحياء ، ولـكن الغاية من التناسخ الطهارة التامة والسعادة الدائمة ؛ فكيف نوفق بين هذا الدوام و بين الدور ؟

ولم تصل إلينا نصوص صريحة عن عقيدتهم فى الألوهية . أما مايذكر من أنهم كانوا يضعون « الواحد » فوق الأعداد والموجودات و يجعلونه مصدرها جميعاً فتأويل أفلاطونى ، وكل ما يمكن أن يقال أنهم طهروا الشرك الشعبى من أدرانه ونزهوا الآلهة عما ألحقت بهم المخيلة العامة من نقائص .

### ٤١ - علومهم:

١ — و إذا انتقلنا من تصورهم للمسائل الكلية إلى آرائهم في العلوم الجزئية وجدنا فكرتهم الأساسية مسيطرة علم اكذلك ، وقد مرت بنا الإشارة إلى. أطبائهم فنقول الآن إنهم أثروا أكبر تأثير فى مدرسة أقروطونا وحولوها إلى مذهبهم . بنوا الطب على تناسب الأضداد فقالوا إن مبدأ الحياة الحار ملطفاً بالبارد أى بالهواء الخارجي يجذب بالشهيق ويدفع بالزفير فإذا اختلت النسبة بينهما كان المرض و إذا زاد الاختلال كان الموت . فالحياة والصحة تناسب وتناسق والمرض والموت اختلال التناسب أي إفراط أو تفريط بالإضافة إلى الحد الملائم. والتطبيب حفظ التناسب أو إعادته ، وطبقوا هذا الرأى تطبيقاً عامًّا فقالوا مثلاً إِن. المناخ الأحسن هو مناخ المنطقة المعتدلة ، أى المتوسطة بين الحار والبارد — وهكذا ، ومن نوابغهم في هذا الفن القميون زعيم مدرسة أقروطونا ، ومما يذكر له قوله: ليست النفس في القلب (وكان هذا اعتقاد القدماء) و إنما هي في الدماغ والدماغ هو مركز التفكير تصل إليه بواسطة قنوات دقيقة التأثيرات الواقعة على أعضاء الحواس، ويقال إِنه أثبت رأيه بالتجربة فبيّن بالتشريح أن كل اضطراب فى المخ يفسد الوظائف الحاسة .

 وامتازوا في علم الفلك وصدروا فيه أيضاً عن اعتباراتهم الرياضية ؛ فمضوا يصورون العالم كما شاءت لهم غير حافلين بالواقع ، كأنما كانت مهمتهم تكوين العالم لا تمثيله وتفسيره ، فقالوا مثلاً : « إن العـدد الكامل هو العشرة لأنه مؤلف من الأعداد جميعاً وحاصل على خصائصها جميعاً ، فيلزم أن الأجرام السماوية المتحركة عشرة (لأن العالم كامل وحاصل على خصائص الكامل) ، ولكن لما كان المعروف المنظور منها تسعة فقط ( ٥٩ ج ) فقد وضعوا أرضاً غير منظورة مقابلة لأرضنا إِلى أسفل ليكملوا العدد عشرة <sup>(١)</sup> » . كذلك ذهبوا إلى أن مركز العالم يجب أن يكون مضيئاً بذاته لأن الضوء خير من الظلمة و يجب أن يكون ساكناً لأن السكون خير من الحركة فليست الأرض مركز العالم وهي مظلمة وفيها نقائص كثيرة ، ولكنه « نار مركزية » غير منظورة لأنها واقعة هي أيضاً إِلَى أَسْفُلُ أَرْضَنَا وَالْمَاهُولُ مِنَ الْأَرْضُ فِي اعتقادَهُمْ نَصْفُهَا الْأَعْلَى . ولم يفتهم أن يعينوا لـكل من النار المركزية والأرض الأخرى شأناً في نظام العالم : النار المركزية تمد الشمس بحرارتها فتعكس الشمس الحرارة على الأرضَيْن وعلى القمر، والأرض الأخرى تفسر الكسوف والخسوف بتوسطها بين النار المركزية وبين القمر أو الشمس (٢) — ومهما يكن من قيمة استدلالهم فإن تنحيتهم الأرض عن مركز العالم كان ثورة على التصور القديم ، وثمة ثورة أخرى هي قولهم بكروية الأرض ، ولم يبلغ إلينا سبب هذا القول ، وقد يكون أن الدائرة خير الأشكال لكمال إنتظام جميع أجزائها بالنسبة للمركز على ما هو معروف عنهم . و بديهي أن 

<sup>(</sup>۱) أرسطو : ما بعد الطبيعة م ا ف ه ص ٩٨٦ ع ١ س ٥ — ١٢ ، وكتاب السهاء م ٢ ف ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) أرسطو: كتاب السماء م ٢ ف ١٣.

فالفيثاغوريون إذ اخترعوا النار المركزية ووضعوها فى وسط العالم مجدوها وأسموها أم الآلهة ، وقلعة تزوس والهيكل وموقد العالم والمصدر الأول لكل حياة وكل حركة . على أن المتأخرين منهم لم يترددوا فى العدول عن النار المركزية والأرض الأخرى بعد أن بلغ الإسكندر الهند ، ولم تظهر لا هذه ولا تلك ، وقام واحد منهم هو أرسطرخوس من علماء القرن الثالث ، فاستبدل الشمس بالنار المركزية فتم له الرأى المعول عليه الآن ، ولكنه لم يصادف قبولاً عند أهل زمانه ، فبتى فى بطون الكتب إلى أن قرأه كو برنيكوس فى شيشرون فوضع نظريته .

ح — ومن المأثور عنهم قولهم إن لحركات الأفلاك ننمات (۱) ، وحجتهم فى ذلك أن الجسم إذا تحرك بشىء من السرعة أحدث صوتاً هو صوت اهتراز الهواء أو الأثير ، فلابد أن يكون لحركات الأفلاك فى الأثير العلوى أصوات . وتتفاوت سرعة الأفلاك بتفاوت مسافاتها كما تتفاوت فى العود سرعة الاهتزازات بتفاوت طول الأوتار ، فلا بد أن يكون فى السماء ألحان كألحان العود ، و إن كنا لا نشعر بها فإنما ذلك لأنا نحسها باتصال ، والصوت لا يشعر به إلا بالإضافة إلى السكوت . ولا يبعد أنهم كانوا يخرجون من هذا القول إلى مثل ما خرج إليه إخوان الصفاء حيث قالوا : « إذا تفكر ذو اللب تبين له أن فى نغات تلك الحركات لذة وسروراً مثل مافى نغات أوتار العيدان فى هذا العالم ، فعند ذلك تشوقت نفسه إلى الصعود ألى هناك والاستماع لها والنظر إليها ، فاجتهد يا أخى فى تصفية نفسك وتخليصها من بحر الهيولى وأسر الطبيعة وعبودية الشهوات الجسمانية ، فإن هذه هى المانعة لها من الصعود إلى هناك بعد الموت » (٢) .

و — فالفيثاغورية نهضة عظيمة متعددة الوجهات. هي نحلة دينية كانت

<sup>(</sup>١) أرسطو : كتاب السماء م ٢ ف ٩ .

<sup>(</sup>٢) الجزء الأول ص ١٥٨ و ص ١٦٨ باختصار .

أصدق نظراً فى الدين من الأرفية . وهى مذهب فلسنى يعد أول محاولة للارتفاع عن المادة التى وقف عندها فلاسفة أيونية وفهم العالم بقوانين واضحة وأعداد معينة ، وهى مدرسة علمية عنيت بالرياضة والموسيقى والفلك والطب ، وعرفت بضع قضايا حسابية وهندسية ، ووضعت فى الهندسة ألفاظاً اصطلاحية . وهى هيئة سياسية ترمى إلى إقرار النظام فى هذه الحياة الدنيا .

# *الفصل لثالث* الايليون

#### ١٥ – أكسانوفان :

ا — بارمنيدس هو المؤسس الحقيق للمدرسة الإيلية (والنسبة إلى إيليا مدينة بناها الإيونيون الهار بون من وجه الفرس على الشاطئ الغربي في إيطاليا الجنوبية حوالى سنة ٤٥٠) ولكن كان قد سبقه فيها أكسانوفان فأعلن أصل المذهب ثم وضعه هو في صورته الكاملة . وجاء بعده زينون فنصب نفسه للدفاع عنه ثم مليسوس أدخل عليه بعض التعديل دون أن يمس جوهره : وكلهم «يقولون ان العالم موجود واحد وطبيعة واحدة . يقولون هذا لا كالطبيعيين الذين يفرضون موجوداً واحداً (ماء أو هواء أو ناراً) و يستخرجون منه كثرة الأشياء بالحركة والتغير العرضي (اجتماع وانفصال أو تكاثف وتخلخل) بل يقولون : إن العالم ساكن »(۱) ، فهم ينكرون الكثرة والحركة .

س — ولد أكسانوفان فى قولوفون من أعمال أيونية بالقرب من أفسوس و يرجح أن غزوة الفرس لبلاده هى التى حملته على مغادرتها ، فطوف فى أنحاء العالم اليونانى سنين عديدة إلى أن بلغ صقلية . ثم انتقل إلى إيطاليا الجنوبية واستقر فى إيليا . كان شاعراً حكياً شريف النفس حرالفكر مم النقد . قال ساخراً من تكريم الناس للمصارعين : « إن حكمتنا خير وأبقى من قوة الرجال والحيل » وقال متهكماً على فيثاغورس لاعتقاده بالتناسخ إنه « مم ذات يوم برجل يضرب

<sup>(</sup>۱) أرسطو: ما بعد الطبيعة م ۱ ف ٥ ص ٩٨٦ع ب س ١٠ – ١٧.

كلباً فأخذته الشفقة فصاح وهو ينتحب: أمسك عن ضربه يا هذا ، إنها نفس صديق لى لقد عرفته من صوته » .

ح — ويقال بالإجمال إنه ارتفع بعقله فوق حكايات قدماء الشعراء وصرف جهده إلى القول بنظام أسمى من التجربة المحسوسة ومرز الرأى العام الجاهل المتقلب . وأهم أقواله : « إن الناس هم الذين استحدثوا الآلهة وأضافوا إليهم عواطفهم وصوتهم وهيئتهم ، فالأحباش يقولون عن آلهتهم إنهم سود فطس الأنوف ، و يقول أهل تراقية إن آلهتهم زرق العيون حمر الشعور ، ولو استطاعت الثيرة والخيل لصورت الآلهة على مثالها . وقد وصفهم هوميروس وهزيود بما هو عند الناس موضوع تحقير وملامة . ألا أنه لا يوجد غير إله واحد أرفع الموجودات السهاوية والأرضـية ليس مركبًا على هيئتنا ولا مفكرًا مثل تفكيرنا ولا متحركاً ولكنه ثابت كله بصر وكله فكر وكله سمع يحرك الكل بقوة عقله و بلا عناء » . ﴿ هَذَا كَالَامَ قُوى فَى التَّنزيه والتوحيد ، لم يعهد له مثيل فى اليُّونان غير أن أرسطو يذكر: « ان أكسانوفان نظر إلى مجموع العالم وقال إن الأشياء جميعاً عالم واحد، ودعا هذا العالم الله ولم يقل شيئاً واضحاً ، ولم يبين إن كان العالم عنده واحداً من حيث الصورة أو من حيث المادة »(١) ، فكأنه كان حلوليا أو كأنه أخذ وحدة الوجود عن فلاسفة وطنه أيونية ، وتصور الوجود تصوراً روحيا ، وعلى أى حال فلعبارته قيمتها في نفسها وهي جديرة أن تجعل منه واضع « العلم الإلهي » .

<sup>(</sup>۱) أرسطو: ما بعد الطبيعة م ۱ ف ه ص ۹۸٦ ع ب س ۲۰ — ۲۶ ، وهذا النص دليل على أن كتاب « فى أكسانوفان ومليسوس وغورغياس » المنسوب إلى أرسطو منحول ، لأنه يضيف إلى شاعرنا جدلا دقيقاً فى المتناهى واللامتناهى والحركة والسكون لو صح لنقض العبارة المذكورة فوق فضلا عن أنه بعيد من مزاج الشاعر . والكتاب لأرسطوطالى من أهل القرن الأول للميلاد .

#### $\chi = \gamma$ بارمنیدس:

1 — ولد فى إيليا « ويقال إنه تتلمذ لأكسانوفان » (١) ، ومن المحقق أنه تأثر به فآمن بوحدة الوجود . وضع كتابه « فى الطبيعة » شعراً ، فكان أول من نظم الشعر فى الفلسفة . وكتابه قسمان : الأول فى الحقيقة أى الفلسفة والثانى فى الظن أى العلم الطبيعى ، فإن المعرفة عنده نوعان عقلية وهى ثابتة كاملة ، وظنية وهى قائمة على العرف وظواهر الحواس ، فالحكيم يأخذ بالأولى و يعول عليها كل التعويل ثم يلم بالأخرى ليقف على مخاطرها و يحاربها بكل قواه .

 والحقيقة الأولى هي « أن الوجود موجود ولا يمكن ألا يكون موجوداً » أما اللاوجود « فلا يدرك إذ أنه مســتحيل لا يتحقق أبداً ولا يعبر عنه بالقول ، فلم يبق غير طريق واحد هو أن نضع الوجود وأن نقول إنه موجود » « والفكر قائم على الوجود ولولا الوجود لما وجد الفكر لأن شيئاً لا يوجد ولن يوجد ما خلا الوجود » . ولما كان الوجود موجوداً فهو قديم بالضرورة لأنه يمتنع أن يحدث من اللاوجود ، و يمتنع أن يرجح حدوثه مرجح في وقت دون آخر ، فليس للوجود ماض ولا مستقبل ولكنه فى حاضر لا يزول وعلى ذلك « يمتنع الكون ولا يتصور الفساد » و ينتغي التغير . والوجود والواحد متكافئان فيلزم أن الوجود واحد فقط متجانس « مملوء كله وجوداً » و يلزم أنه ثابت ساكن فى حدوده «مقيم كله فى نفسه » إذ ليس خارج الوجود ما منه يتحرك وما إليــه يسير . وهو كامل متناه أى معين « لا ينقصه شيء » إذ ليس خارج الوجود وجود يكتسب . وهو تام التناهي والتعيين في جميع جهاته إذ لا يمكن أن يكون بعضه أقوى أو أضعف من بعض مثله مثل كرة تامة الاستدارة متوازنة في جميع نقطها .

<sup>(</sup>١) أرسطو : المرجع المتقدم .

وبالجملة لما اقتنع بارمنيدس بأن العالم واحد رأى أن ما يطلق عليه بهذا الاعتبار هو أنه وجود ، وتأمل معنى الوجود مجرداً ومفرغاً من كل مفهوم سوى هذا المفهوم البسيط الهزيل الذي يعنى الوجود بالإطلاق فأدرك أن الوجود واحد قديم ثابت كامل وأن هذه الصفات لازمة من معنى الوجود فآثر هذا اليقين العقلي وأنكر الكثرة والتغير واعتبرهما وهماً «وظنا » : أليس التغير يعنى أن الموجود كان موجوداً ولم يكن موجوداً (ما صار إليه) وأنه باق في الوجود ، ومع ذلك فهو ليس موجوداً (على ماكان)؟ أو ليست الكثرة تعني أن كل وحدة من وحداتها هي كذا أي شيء معين ، وليست كذا أي ليست غيرها ؟ ولكن قولنا عن شيء إنه ليس كذا معناه أن هذا الشيء حاصل على اللاوجود وهذا معنى غير معقول . ح - « ولكنه اضطر أن يتبع الظواهر المحسوسة وقال إن الأشياء واحد فى العقل كثير فى الحس »(١) فانتقل من يقين العقل إلى ظنِ الحواس ، ومر\_ الفلسفة إلى العلم الطبيعي يحاول أن يفسر الظواهر وأن يورد ما يبلغ إليــه الظن فيها فقبل الوجود واللاوجود فى آن واحد وهو يعلم أن هذا طريق معارض للعقل ولكنه يعلم أيضاً أنه أهون عنــد العقل من طريق الذين يعتقدون « أن الوجود واللاوجود شيء واحد ، ثم انهما ليسا شيئاً وإحــداً » ، يريد فها يلوح معاصره هرقليطس. فتصور بارمنيدس الوجود الكامل غير المنقسم كرة مادية كما تصور الفيثاغوريون العدد ممتدا وشرع يسرد آراء تذكر بقصص هزيود وأقوال أنكسيمندريس وانكسيانس فهل كان جادا في هذا القسم الثاني من الكتاب مغلوباً على أمره كما يقول أرسطو أم أنه مجمعه بين خيال هر يود وعلم الإيونيين أراد أن يسخر من العلم الطبيعي ومن أصحابه وأن يؤيد بالحلف القسم الأول

<sup>(</sup>١) أرسطو: ما بعد الطبيعة م ا ف ٥ ص ٩٨٦ع ب س . ٣ – ٣٢ .

فيبين أن العالم المحسوس لا يفسر بغير ما يقتضيه التغيرمن اجتماع الوجود واللاوجود وأن هذا الاجتماع غير معقول وأن التغير وهم ؟ .

و — ومهما يكن من هذه المسألة ومن تشخيص الوجود في كرة مادية متصلة هي مع ذلك واحدة غير منقسمة ، فإن ميزة بارمنيدس هي أنه فيلسوف الوجود المحض تجاوز عالم الظواهر وعالم الأعداد والأشكال ، و بلغ إلى الموضوع الأول للعقل وهو الوجود . ولقد بهره معنى الوجود فلم يعد يرى غير أمر واحد هو «أن ما هو موجود فهو موجود ولا يمكن ألاّ يوجد » وأن « الوجود موجود واللاوجود ليس موجوداً ولا محرج من هذه الفكرة أبداً » فكان أول فيلسوف جرد مبدأ الذانية (١) ومبدأ عدم التناقض (٦٥ ج) وأعلنهما صراحة وجعل منهما أساس العقل الذي لا يتزعزع في نفس الوقت الذي كان هرقليطس يهوى فيه على هذا الأساس بكل قوته . ولئن لم يفطن بارمنيدس إلى أن الوجود والواحد يقالان على أبحاء عدة ولم يفرق بين معانيهما المختلفة فعذره أن هذه المعانى لم تكن قد تميزت بعد وأنها لن تتميز إلا على يد أرسطو ( ٥٥ ب ) وحسبه فخراً أنه ارتفع إلى مبادئ الوجود ومبادئ العقل بقوة لم يسبق إليها فأنشأ الفلسفة الأولى أو الميتافيزيقا واستحق أن يدعوه أفلاطون « بارمنيدس الكبير».

### ١٧ — زينون الإيلى :

ا — هو تلميذ بارمنيدس نكاد لا نعرف شيئاً عن حياته سوى أنه ائتمر بطاغية مدينته فانكشف أمره فأذيق عذاباً ألياً احتمله بثبات عظيم حتى الموت . وإذا أخذنا برواية أفلاطون (٢) قلنا إنه وضع كتاباً في شبابه قصد به إلى تأييد

<sup>(</sup>١) « كل موجود فهو موجود » .

<sup>(</sup>۲) محاورة « بارمنيدس » ص ۱۲۷ (۱) — ۱۲۸ (چ) .

مذهب معلمه ضد الذين سخروا منه وحاولوا أن يبينوا أن القول بالوحدة يستبع نتائج مضحكة ومناقضة له (وهؤلاء هم الفيثاغوريون الذين يؤلفون العالم من أعدادُ أي من وحدات منفصلة) فحارب أصحاب الكثرة بأن ألزمهم المحالات و بين أن لمذهبهم نتائج هي أدعى للضحك . فهو قد نهج منهجاً جدليا بحتاً يقوم على برهان الخلف و يرمى إلى إلحام الخصم . ولم يصل إلينا من المعلومات ما يكنى لتكوين فكرة مضوطة عن كتابه وترتيب أقواله ، ولكن أرسطو أورد بعض حججه في امتناع الكثرة والحركة (١).

 أما الكثرة فله عليها حجج أربع: يقول لا تخلو الكثرة أن تكون إما كثرة مقادير ممتدة في المكان و إما كثرة آحاد (أعداد) غير ممتدة ولا متجزئة ، والحجة الأولى تنظر في الفرض الأول ومؤداها أن المقدار قابل للقسمة بالطبع فيمكن قسمة أى مقدار إلى جزئين ، ثم إلى جزئين وهكذا دون أن تنتهي القسمة إلى آحاد غير متجزئة لأن مثل هــذه الآحاد لا يؤلف مقداراً متقسماً و إذن يكون المقدار المحدود المتناهى حاوياً أجزاءً حقيقية غير متناهية العدد وهذا خلف — الحجة الثانية تنظر في الفرض الثاني وهو أن الكثرة مكونة من آحاد غير متجزئة فتقول ان هــذه الآحاد متناهية العدد لأن الكثرة إن كانت حقيقية فيجب أن تكون معينة ، وهذه الآحاد منفصلة بالضرورة و إلا اختلط بعضها مع بعض وهي مفصولة حتماً بأوساط وهـذه الأوساط بأوساط وهكذا إلى مَا لانهاية ، وهــذا يناقض المفروض فالكثرة بنوعيها غير حقيقية — والحجة الثالثة تدعى أنه إذا كانت الكثرة حقيقية كان كل واحد من الأشياء يشغل مكاناً حقيقيا ولكن هذا المكان يجب أن يكون هو أيضاً في مكان وهكذا إلى غير نهاية فالكثرة غير حقيقية — والحجة الرابعة تذهب إلى أنه اذاكانت

<sup>(</sup>١) السماع الطبيعي م ٤ ف ١ و ٣ - م ٦ ف ٢ و ٩ - ما بعد الطبيعة م ٣ ف ٤:

الكثرة حقيقية فإن النسبة العددية بين كيلة الذرة وحبة الذرة وجزء على عشرة. آلاف من الحبة يجب أن يقابلها نفس النسبة بين الأصوات الحادثة من سقوطها، إلى الأرض ، ولكن الواقع أن لا واذن فليست الكثرة حقيقية .

ح - وله حجج أربع كذلك ضد الحركة: الأولى تسمى بالقسمة الثنائية وهي مأخوذة من فرض المقدار مركباً من أجزاء غير متناهية ، وتقول إن الجسم, المتحرك لن يبلغ إلى غايتــه إلا أن يقطع أولاً نصف المسافة إليها ونصف النصف. وهكذا إلى مالانهاية ، ولما كان اجتياز اللانهاية ممتنعاً فإن الحركة ممتنعة . — والحجة الثانية تمثيل للأولى وتسمى « أخيل » مؤداها أنه إذا فرضنا أخيل « ذا القدمين الخفيفين » يسابق سلحفاة وهي أبطأ الحيوان ، وأن هذه السلحفاة. متقدمة عليه مسافة قصيرة ، وأنهما يبدآن الحركة في وقت واحد ، فإن أخيل لن يدرك السلحفاة إلا أن يقطع المسافة الأولى الفاصلة بينهما ثم المسافة الثانية وهكذا إلى مالا نهاية . — والحجة الثالثة تسمى بالسهم ، وهي قائمة على أن الزمان مؤلف. من آنات غير متجزئة ، وترجع إلى أنه لما كان الشيء في مكان مساو له ، فإن. السهم في مروقه يشخل في كل آن من آنات الزمان مكاناً مساوياً له ، فهو إذن لا يبارح المكان الذي يشغله في الآن غير المتجزء ، ومعنى ذلك أنه ساكن غير متحرك وهكذا في كل آن . — والحجة الرابعة تسمى بالملعب وتقوم كذلك على. فرض الزمان مؤلفاً من آنات غير متجزئة ، والمكان مركباً من نقط غير منقسمة ،. وتلخص كما يلي : لنفرض ثلاثة مجاميع كل منها مؤلف من أربع وحدات أو نقط . . . . - اوالثلاثة متوازية في ملعب ، الواحد يشغل نصف الملعب إلى اليمين ----- والآخر يشـــغل نصفه إلى اليسار والثالث في الوسط. ولنفرض الأول والثاني يتحركان بسرعة واحدة كل منهما إلى الجهة المقابلة بينما الثالث ساكن في مكانه ، فإن الواحد منهما يصل إلى نهاية الآخر فى زمن هو نصف الزمن الذى يقضيه للوصول إلى نهاية الساكن أى أن هو الانتقال من إحدى نقط المجموع الساكن إلى النقطة التى تليها يتم فى آن هو ضعف الآن الذى يتم فيه الانتقال من إحدى نقط المجموع المتحرك إلى النقطة التى تليها ، فتقطع الحركة نفس المسافة ( من حيث أن طول المجاميع واحد ) فى زمن معين ، وفى ضعف هذا الزمن فيكون نصف الزمن مساوياً لضعفه وهذا خلف ، و إذن فالحركة وهم .

و — ولكن زينون يتجاهل أن كل واحد من المجموعين المتحركين يوفر عركته نصف المسافة على الآخر ، بينها المجموع الساكن يبقيها على حالها ، وأن هذا هو سبب الفرق في الزمن . كما أنه يتجاهل أن المكان والزمان والحركة أشياء متصلة وأنها مع قبولها للقسمة إلى ما لا نهاية ليست مقسمة بالفعل إلى أجزاء غير متناهية . نقول إنه يتجاهل ولا نرميه بالجهل لأنه لم يقصد إلى نقد المقدار المتصل والمقدار عند بارمنيدس خاصية من خواص الوجود — بل إلى نقد المقدار المنفصل كما توهمه الفيثاغوريون ، فجاءت حججه « لهواً جدّيا » على حد تعبير أفلاطون (١) ، ولكنها جاءت أمراً جديداً في الفلسفة فإنه لم يستعمل الجدل عرضاً وطبعاً على ما يتفق لسليقة العقل ، و إنما قصد إليه قصداً ، ووضعه في صيغة فنية فكان أول واضع لعمل الجدل ، وكانت حججه داعية لتحليل معاني الامتداد ، والزمان والمكان والعدد والحركة واللانهاية عند أفلاطون ، و بالأخص عند أرسطو .

#### . ۱۸ — ملیسوس :

ا – هو إيونى من ساموس كان أمير البحر على عمارتها فى انتقاضها على أثينا فانتصر على عمارة بركليس سنة ٤٤٢ ؛ فكان يجمع بين العلم والعمل كمعظم فلاسفة

<sup>(</sup>۱) فی محاورة «بارمنیدس» ص ۱۳۷ (ب).

هذا العصر الأول الذين كانوا يفكرون فى الوجود و يشتغلون بالسياسة والاقتصاد . وضع كتاباً « فى الطبيعة أى فى الوجود » دافع فيه عن مذهب بارمنيدس لا ضد الفيثاغور يين كما فعل زينون ؛ بل ضد مواطنيه الإيونيين فهو ممثل المذهب الإيلى فى إيونية وآخر رجاله .

س — وتلخص مناقشته للمذاهب الإيونية القائلة بالكثرة والتغيير كما يلى : لو كانت الأشياء وكيفياتها حقيقية على ما تبدو فى الحس ، ولو كان هناك حقاً تراب وماء ونار وذهب وحديد وأبيض وأسود لوجب أن يبقى كل منها على حاله بدون تغير ؛ إذ أن ما يتغير يبطل أن يكون هو هو ، وكيف نصدق أن شيئاً هو بارد بعد أن نكون قد صدقنا أنه حار ؟ ولو صح التغير لكان معناه أن الوجود ينعدم وأن اللاوجود يظهر ، ولكن الطبيعيين أنفسهم يقولون إن شيئاً لا يخرج من لاشىء ، ولا يعود إلى لاشىء ، فقولهم يرتد عليهم ، والمعرفة الحسية التى يعتمدون عليها كاذبة فإنها ترينا الوجود كثرة متغيرة ، والحق الواضح فى العقل أن الوجود واحد متجانس ثابت .

ح — و يتلخص برهانه على هذه القضية فى الأقوال الآتية: كل ما يحدث فله مبدأ و إذن كل ما لا يحدث فليس له مبدأ ، وليس الوجود حادثاً و إلا كان حادثاً من اللاوجود وهذا خلف ، و إذن ليس للوجود مبدأ ، وما ليس له مبدأ فايس له مبدأ فايس له مبدأ فايس له مبدأ ولا نهاية ، و إذن فليس للوجود مبدأ ولا نهاية فهو لا متناه ، واللامتناهى واحد فقط إذ يمتنع أن يوجد شيء خارج اللامتناهى ، وهو ساكن من حيث أنه لا يوجد مكان خارجه يتحرك إليه ، وهو ثابت لأنه إن تغير فقد باين نفسه ولم يعد واحداً ؟ و إذن فالوجود واحد لا متناه ساكن ثابت .

ى — وليس فى هذه الأقوال من جديد سوى أن مليسوس يجعل الوجود

<sup>(</sup>۱) انظر أرسطو: السماع الطبيعي م ١ ف ٣ ص ١٨٦ ع ١ س ١٠ - ٢٢ .

لا متناهياً ، وكان بارمنيدس قد ذهب إلى أنه متناه . وقد اعتقد مايسوس أن المطلق من حيث الزمان أى القديم مطاق كذلك من حيث المكان أى لا متناه فعاد إلى رأى الإيونيين ، ولكنه لم يبرهن على سحة الانتقال من المهنى الأول إلى الثانى وأخذ لفظ المبدإ على وجهين فغلط أو غالط ، إذ أن ما ليس بحادث وليس له مبدأ زمانى قد يكون له مبدأ من حيث القدار أى حد و مداية فى المكان . كذلك نراه يخرج من اللاتناهى إلى السكون مع أنه يمكن تصور الوجود اللامتناهى يتحرك فى مكانه (١) . ثم هو يفترق عن بارمنيدس فى نقطة أخرى هى أنه جرد الوجود من الجسمية الكثيفة ليساب عنه التجزئة و يصون وحدته دون أن يبين كيف يصح ألا ينقسم اللامتناهى فى المكان مهما كان لطيفاً . وهناك فرق آخر يقر به من أكسانوفان هو أنه يضيف للوجود حياة عاقلة فدل بهذا على ميله إلى وجود روحانى أرق من وجود بارمنيدس .

والآن نظن الوجهات الثلاث التي أشرنا إليها في مفتتح هـذا الباب قد توضحت للقارئ، فعرف ماهيـة كل منها والفرق بينها ، وتدرجها من المحسوس إلى المعقول.

<sup>(</sup>١) الموضع المذكور .

# *الفصل ارابع* الطبيعيون المتأخرون

#### **١٩** — أنبادوقليس :

الطبيعية وهم متأثرون بالإيلية والفيثاغورية ، يشتركون في القول بأن أصل الطبيعية وهم متأثرون بالإيلية والفيثاغورية ، يشتركون في القول بأن أصل الأشياء كثرة حقيقية وأنه لا يوجد تحول من مادة إلى أخرى و إنما الأشياء تأليفات مختلفة من أصول ثابتة — و يفترقون في تصور هذه الأصول وطرائق الضامها وانفصالها . هؤلاء الفلاسفة هم أنكساغورس وأنبادوقليس وديموقر يطس . ولما كان الأول قد تأخر في نشر آرائه عن الثاني مع أنه أقدم منه (١) وكان من جهة أخرى قد عمر بعده وتفلسف في أثينا واستقرت فيها الفلسفة منذ ذلك الحين إلى زمن طويل فقد أخرنا الكلام عليه .

— نشأ أنبادوقليس في إغريغنتا وكانت من أعظم مدن صقلية عراناً ، وفي أسرة من أوسع أسر المدينة ثروة ونفوذاً ، وكان هو من أنبغ أهـل زمانه ، اشتهر بالفلسفة والطب والشعر والخطابة . وقال أرسطو : إنه منشى علم البيان . أشبه فيثاغورس في كثير من النواحي فكان قوى العاطفة الدينية إلى حد ادعاء النبوة بل الألوهية . واستخدم علمه في سبيل الخير فصدق الناس دعواه ، وكانوا يتسابقون إليه جماعات أينما حل « يسأله البعض أن يهديهم طريق الصلاح ، و يطلب إليه آخرون أن يكشف لهم الغيب ، و يتوسل إليه غيرهم أن

<sup>(</sup>۱) أرسطو: ما بعد الطبيعة م ا ف ٣ ص ٩٨٤ع ١ س ١٢

يسمعهم الكلمة التي تشنى المرض » على حد قوله هو . وزاد فى احترام الناس له وتعلقهم به أنه كان يعطف على الشعب و يسعى لتحقيق المساواة ، و يبذل ماله فى الإحسان ، فعرض عليه أن يتوج ملكا على المدينة فأبى ، وعاون على إقامة الديموقراطية ودافع عنها ، ثم حدته الغيرة على الخير إلى الهجرة ، فجاب أنحاء صقلية و إيطاليا الجنو بية وعبر البحر إلى المورة ، وقضى هناك فها يرجح .

ح — لم يحاول أنبادوقليس رد الأشياء إلى مادة أولى واحدة كما فعــل الإيونيون ولكنه وضع أصولا أربعة : الماء والهواء والنار والتراب، فكان أول من اعتبر التراب مبدأ ، ولعل ثقل التراب هو الذي منع القدماء من اعتباره كذلك . قال إن هذه الأربعة مبادئ على السواء ليس بينها أول ولا ثاب لا تتكون ولا تفسد فلا يخرج بعضها من بعض ولا يعود بعضها إلى بعض ، لكل منها كيفية خاصة : الحار للنار والبارد للهواء والرطب للماء واليابس للتراب، فلا تحول بين الكيفيات ، ولكن الأشياء وكيفياتها تحدث بانضام هـذه العناصر وانفصالها بمقادير مختلفة على نحو مايخرج المصور بمزج الألوان صوراً شبيهة بالأشياء الحقيقية ، و إنما تجتمع العناصر وتفترق بفعل قوتين كبريين يسميهما الحبــة والكراهية (١) . المحبة تضم الذرات المتشابهة عند التفرق، والكراهية تفصل بينها ، ويتغلب كل منهما حيناً في الدور الواحد من أدوار العالم دون أن تستقر الغلبة للمحبة ، فتسود الوحدة الساكنة ، أو للكراهية فتسود الكثرة المضطربة ، فيمر العالم بدور محبة تتخلله الـكراهية وتحاول إفساده ، ثم بدور كراهية تتخلله المحبة وتعمل على إصلاحه ، فتارة ترجع الكثرة إلى الوحدة — وهي الكرة الأصلية الإلهية تتحد فيها العناصر جميعاً — وطوراً تنتقل الوحدة إلى الكثرة ،

<sup>(</sup>١) وفي الـكتب العربية أيضاً : المحبة والغلبة - والمحبة والعدوان .

وتتعاقب الأدواركل منها كماكان بالتمام إلى مالا نهاية . والدور الذي نحن فيه الآن تسيطر عليه الكراهية .

 وتتكون الآلهة والنفوس كما تتكون الأشياء الفاسدة (وهو الوحيد. الذي أدخل التراب في تركيب النفس ) غير أنها أمزجة يغاب فيها الهواء والنار لذلك كانت ألطف وأدق . فالآلهة الحقة عنده العناصر والمحبة والكراهية . وكذلك تتكوّن الأجسام الحية : تجتمع العناصر بمقادير معينة بفعل الحبــة « فتنبت في الأرض رؤوس بدون رقاب ، وتظهر أذرع مفصولة عن الأكتاف. وعيون مستقلة عن الجباه » ، وتتقارب هذه الأمزجة اتفاقاً على أنحاء متعددة ؛ فتكون منها المسوخ ، وتكون المركبات الصالحة للحياة ؛ فتنقرض الأولى وتبقى الأخرى . فالحياة تعلل بأسباب آلية هي اجتماع العناصر وتأثير البيئة ، والحياة: واحدة فىالأحياء جميعاً لا تختلف إلا بالقلة والكثرة ، فللنبات شعوركما للحيوان . ويفسر الإحساس بأنه تقابل الأشباه وإدراك الشبيه للشبيه: تنبعث عن الأشياء-أبخرة لطيفة فتلاقى الحواس ؛ فإن كانت النسبة في التركيب متفقة في الجهتين. دخل البخار المسام وكان الإحساس وهذا سبب أن الحاسة الواحدة لا تحس ماهو خاص بأخرى ، ولهذا السبب أدخل أنبا دوقليس التراب في تركيب النفس ، أي. لكي تدرك الأشياء الترابية ، أما الفكر فمركزه عنده القلب ؛ لأن الدم أكل. الأمرجة ، واختلاف الناسعقلاً يرجع إلى اختلاف أجزاء الدم في حجمها وطريقة: توزعها وتمازجها . و إنما أخذ أنبادوقليس قوله إن القلب مركز الفكر عن مدرسة الطب فى صقلية ، وقد مر بنا (١٤ — ١ ) أن أَلقميون إمام مدرسة أقروطونا كان يذهب إلى أن مركز الفكر المخ — والنفوس البشرية آلهة خاطئة وقعت فى سلطان الكراهية ، وقضى عليها أن تهيم ثلاثين ألف سنة بعيدة عن مقر السعداء وأن تتقمص على التوالى جميع الصور الفانية . قال أنبادوقليس إنه يذكر حيواته الماضية و يعلم أنه فى المرحلة الأخيرة يبلغ بعدها إلى مقامه القديم بعيداً عن الشر والألم — وقدكان فيثاغورس قد قال مثل ذلك عن نفسه . ووسيلة النجاة التطهير والزهد وتغليب العقل على الحواس . فإن الحواس كثرة وشقاق تخدعنا بأمور زائلة ، والعقل وحدة ومحبة ، والغاية القصوى العودة المحبة والوحدة .

ه – ولسنا ندري كيف تتفق هذه الغاية مع الدور (١٣ – ج) ولا كيف تكون العناصر في وقت ما — مع تباينها تبايناً جوهريًّا — كرة متجانسة ثم تفصلها الكراهية مبادئ متباينة ثم تضمها المحبة في كرة متجانسة . ولسنا ندرى ماهية المحبة والـكراهية ، أنتصورها قوتين روحيتين فنسميهما الخير والشر ، أم قوتين طبيعيتين فنسميهما التجاذب والتنافر ؟ الفرض الأول يؤيده أن الحبة فى رأى أنبا دوقليس علة النظام والخير والجمال البادية فى العالم ، والـكراهية علة الاضطراب والشر والقبح (١) ، والعلة التي من النوع الأول على الأقل عاقلة بالضرورة ، ولكنه في تفسيره أصل الأحياء يصور الحبة تفعل فعلا آليا ، والأحياء تتألف اتفاقا بحيث يترجح الفرض الثاني ، ونحن على الحالين بإزاء مذهب ثنائي ناقص قلق ومنشأ هذا القلق تأثر أنبادوقليس بالمذاهب السابقة ومحاولته الملاءمة بينها ، فقد عنى بالعلم الطبيعي على طريقة الإيونيين ولم يؤثر مادة على أخرى بل جمع بين المواد الأربع ، إلا أنه خطى خطوة إلى الأمام بفصله العلة عن المادة ووضعها مستقلة . وقد أخذ عن الفيثاغوريين التطهير والتناسخ والدور وفكرة أن الأشياء مركبات بمقادير معينة أى بنسب عددية . وتابع بارمنيدس في القول بالكرة الأصلية ، و في إنكار بعض التغير ؛ وهو التغير الكيني ، فتصور حقائق

<sup>(</sup>١) أرسطو: ما بعد الطبيعة م ١ ف ٤ ص ٩٨٥ع ١ س ١ - ١٠.

الأشياء أصولاً ثابتة الماهية وتصور التغير تنقل هذه الأصول - فجاء مذهبه مزاجا من عناصر مختلفة .

#### ۲۰ - ديموقريطس:

ا — ولد فى أبديرا من أعمال تراقية ، وكانت مدينة غنية بناها فريق من الإيونيين بالقرب من مناجم ذهب ، وقد ذكر عن نفسه « أن أحداً من أهل زمانه لم يقم بمثل ما قام من رحلات ولم ير مثل ما رأى من بلدان ولم يستمع إلى مثل ما استمع من أقوال العلماء . ولم يتفوق عليه فى علم الهندسة حتى ولا المهندسون المصر بون » . وفى مقدمة الذين استفاد بعلمهم رجل اسمه لوقيبوس يرجح أنه ولد فى ملطية ورحل إلى إيليا ، وأخذ عن زينون ثم جاء أبديرا وأنشأ فيها مدرسة . وهذا كل ما زمرف عنه ، لذلك لا يفرد له مكان فى تاريخ الفلسفة ، وأرسطو نفسه يقرن اسمه دائماً باسم ديموقر يطس تلميذه وصديقه ، ويضيف إليهما مذهبا واحداً . وعُرف هذا المذهب فى القديم من كتب ديموقر يطس ، وكانت تؤلف موسوعة كبرى فى أسلوب تعليمى تناوات أصناف العلوم والفنون ( الأخلاق موسوعة كبرى فى أسلوب تعليمى تناوات أصناف العلوم والفنون ( الأخلاق والطبيعة والنفس والطب والنبات والحيوان والرياضيةات والمفلك والموسيق والجغرافيا والزراعة والصنائع ) ولم يبق لنا منها سوى شذرات متفرقة ،

س — ويلوح أن أصل المذهب محاولة التوفيق بين الإيلية والتجربة ، وأن لوقيبوس وديموقر يطس كانا مقتنعين من جهة بقول الإيليين إن الوجود كله ملاء ، و إن الحركة ممتنعة بدون خلاء ، والخلاء لا وجود ، ومن جهة أخرى بأن الكثرة والحركة لا تذكران . ودلتهما التجربة على وجود ذرات مادية غاية فى الماقة كالتى تتطاير فى أشعة الشمس ، وكالدرات الملونة التى تذوب فى الماء ، والذرات الرائحية التى تتصاعد مع الدخان أو الهواء . ودلتهما التجربة أيضاً على

أن اللَّبن والخشب يرشح منهما الزيت والماء ، وأن الضوء يخترق الأجسام الشفافة ، وأن الحرارة تخترق جميع الأجسام تقريبًا ، فبدا لهما أن في كل جسم مسام خالية يستطيع جسم آخر أن ينفذ منها . وكانت طريقتهما فى التوفيق أنْ قسما الوجود الواحد المتجانس عنــد الإيليين إلى عدد غير متناه من الوحدات المتجانسة غير المنقسمة غير المحسوسة لتناهيها في الدقة ، ووضعاها في خلاء غير متناهِ تتحرك فيه فتتلاقى وتفترق فتحدث بتلاقيها وافتراقها الكون والفساد . وقالا : إنها قديمة من حيث أن الوجود لايخرج من اللاوجود ، وأنهـا دائمة من حيث أن الوجود لا ينتهي إلى اللاوجود ، و إنها متحركة بذاتها . وواحدها الجوهر الفرد، فإنها جميعاً امتداد فحسب أو ملاء غير منقسم، فهي متشابهة بالطبيعة تمام التشابه ، وليست لها أية كيفية ولا تتمايز بغير الخصائص اللازمة من معنى الامتداد وهى الشكل والمقدار : أما الشكل فمثل A و N ومنها المستدير والمجوف والمحدب والأملس والخشن إلى غير ذلك ، وأما المقدار فيتفاوت مع إبائه القسمة وخلوم عن الثقل . كذلك يتميز الخلاء الفاصل بينها بالمقــدار والشكل . وليس الخلاء عدماً ولكنه امتداد متصل متجانس يفترق عن الملاء بخلوه من الجسم والمقاومة . و يسمى لوقيبوس وديموقر يطس الملاء وجوداً والخلاء لا وجوداً ، و يعتبرانهمـــا علتين مادتين على السواء<sup>(١)</sup> ذلك أنهما ظنا أنه لولا الخلاء لما تمايزت الجواهر ، ولما كانت الكثرة ، ولامتنعت الحركة ، وأن القول بالحركة والكثرة يقتضي حتماً القول بالخلاء واعتباره مبدأ حقيقيًّا إلى جانب الملاً .

ح — وتفصيل القول فى الكون والفساد أن الحركة تعصف بالجواهر منذ القدم وتوجهها إلى كل صوب فى الخلاء الواسع ، فتتقابل على أنحاء لا تحصى ،

<sup>(</sup>۱) أرسطو: ما بعد الطبيعــة م ۱ ف ٤ ص ٩٨٠ ع ب س ٤ — ٢٠ وكتابه الكون والفساد م ١ ف ٨ ص ٣٢٤ع ب س ٢٥ — ٣٥ .

وتنشابك بنتوآتها وتتألف في مجاميع هي الموجودات . و إنما تختلف الموجودات باختلاف الجواهر المؤلفة لها شكلاً ومقداراً ثم باختلاف الجواهر المتشابهة الشكل  $\Pi$  و الوضع مثل  $\Pi$  و  $\Pi$  الترتيب مثل  $\Pi$   $\Pi$  و الوضع مثل  $\Pi$ أو Z و N (١) بحيث يمكن القول أن الأشياء هندسة وعدد . ولما تتكون المجاميع تكتسب الثقل والخفة ، فالأثقل هو الأكبر حجماً ، والأقل خلاء يستقر بسهولة في المركز و يتحرك ببطء ، والأخف هو الأصغر حجماً ، والأكثر خلاءً ينتثر بسهولة محو محيط المجموع سواء أكان هــذا المجموع عالمًا أو شيئًا جزئيًّا في العالم الواحد . وتكتسب سائر الكيفيات المحسوسة من لون وطعم وحرارة وغيرها ، فإن هذه الكيفيات تابعة من ناحية لتركيب الأشياء ومسافتها ووضعها ، ومن ناحيــة أخرى لتركيب الأشخاص وتغيرهم من حال إلى حال والشواهد كثيرة (٢٠) . لذلك يقول ديموقر يطس إنها « اصطلاح » أى نسبة حادثة بين الجواهر فى الأشياء وفى الحواس ، وأنها موضوع معرفة غامضة . أما الجواهر والخلاء فإنها موجودة حقًّا وهي الموضوع الوحيد للمعرفة الحقة .

واننفس مادية طبعاً مؤلفة من أدق الجواهر وأسرعها حركة من حيث أن النفس مبدأ الحركة في الأجسام الحية . ومثل هذه الجواهر في المستديرة التي تؤلف النار ألطف المركبات وأكثرها تحركا فالنفس جسم نارى . وهذه الجواهر منتشرة في الهواء يدفعها إلى الأجسام فتتغلغل في البدن كله وتتجدد بالتنفس في كل آن ، وما دام التنفس دامت الحياة والحركة (٢) . وهي أوفر عدداً في مراكز الإحساس والفكر ، أي في أعضاء الحواس والقلب والكمد هاانه المنافق ا

<sup>(</sup>١) أرسطو : ما بعد الطبيعة : الموضع المتقدم .

<sup>(</sup>٢) أرسطو: الكون والفسادم ١ ف ٢

<sup>(</sup>٣) أرسطو: كتاب النفس م ١ ف ٢ ص ٤٠٣ع بـ

الحساسية إذا توافرت . وما دامت حاصلة كلها فى البدن دام الشعور ، فإذا مافقد بعضها كان النوم واللاشعور ، و إذا فقد معظمها كان الموت الظاهر ، و إذا فقدت جميعاً كان الموت الجقيق أي فناء الشخص . وتحقيق الإدراك الحسى أن بخارات لطيفة تتحلل من الأجسام في كل وقت محتفظة بخصائص الجسم المتحللة منه ، فهي صور وأشباه تفعل في الهواء المتوسط بين الشيء والحاسة فعـل الخاتم أو الطابع فى الشمع وتتغلغل فى مسام الحواس فتدرك ، و إنما يختلف انفعالنا بها لاختلاف الجواهر المؤلفة للأجسام ، فالخشنة منها تؤاف الأجسام الحامضة والمرة بينما الملساء تؤلف الأجسام الحلوة وهكذا . وأما الفكر فهو الحركة الباطنة التي تحدثها الإحساسات في المخ ليس غير ، أو هو الصور المحسوسة ماطفة فإن الإحساس هو المصدر الوحيد المعرفة . ولم نخرج عن المادة و إذن فليس للإنسان أن يرجو خلوداً و إنما سعادته في طمأ نينة النفس وخلوها من الخرافات والمخاوف ، وتتحقق هذه الطمأنينة بالعلم والتسليم لقانون الوجود والتمييز بين اللذات والبزام الحد الملائم فيها ، ( فإن تجاوز الحد يجر الألم ) واجتناب الانفعالات العنيفة .

ه — فديموقر يطس قد مضى بالمذهب الآلى إلى حده الأقصى ووضعه فى صيغته النهائية فقال: إن كل شىء امتداد وحركة فحسب ولم يستثن النفس الإنسانية كما رأينا ولم يستثن الآلهـة ، فذهب إلى أنهم مركبون من جواهر كالبشر إلا أن تركيبهم أدق ، فهم لذلك أحكم وأقدر وأطول عراً بكثير ولكنهم لا يخلدون فإنهم خاضعون للقانون العام ، أى للفساد بعد الكون واستئناف الدور على حسب ضرورة مطلقة ناشئة من «المقاومة والحركة والتصادم » دون أية غائية أو علة خارجة عن الجواهر مثل المحبة والكراهية ودون أية علة باطنة مثل التكاثف والتخلخل ودون أية كيفية ، فالمذهب غاية فى البساطة واكنه حافل التكاثف والتخلخل ودون أية كيفية ، فالمذهب غاية فى البساطة واكنه حافل بالصعوبات ، فما هى الضرورة التى يزعمها ديموقر يطس لاجتماع الجواهر وتفرقها بالصعوبات ، فما هى الضرورة التى يزعمها ديموقر يطس لاجتماع الجواهر وتفرقها

على نظام مطرد وأنواع ثابتة ؟ أيس الأصح أن عالمه عالم اتفاق ومصادفة ؟ بل ما هي علة الحركة منظمة كانت أم مضطربة ؟ ونحن نفهم أن الثقل غير لازم بالذات من الكمية ولكن سلبه عن الجواهر يسلب عنها الحركة فتبقى في سكون مطلق ، ثم كيف تتفاوت الجواهر بالمقدار وتتفقى في عدم الانقسام ، بل كيف يكن أن يكون عدم الانقسام خاصية أصلية للجوهر والجوهر امتداد بحت خلو من كل مبدإ يرده للوحدة ؟ وما هو الحلاء وكيف يوجد امتداد غير مقاوم ؟ وديموقر يطس يعتبر المعرفة الحسية نسبية ، ويقول إن المعرفة الحقة في العقل ، وليكنه يجعل العقل صدى الحس ، ولا يفسر كيف يرتفع العقل فوق الحس ويدرك اللامحسوسات مثل الجواهر والحلاء ، وكيف يتفق الإحساس والعقل ويدرك اللامحسوسات مثل الجواهر والحلاء ، وكيف يتفق الإحساس والعقل للطبيعة المادية بما هي مادية ؟

## ٢١ – أنكساغورس:

ا — ولد فى أقلاز ومان بالقرب من أزمير من أعمال إيونية فى أسرة شريفة ، وتلق العلم فى مدرسة أنكسيانس على ما يرجح ، ولما ناهز الأربعين نزح إلى أثينا وكانت قد بلغت مكانة عالية بعد انتصارها على الفرس وصد غارتهم عن العمالم اليونانى ، وكان بركليس يستقدم إليها الأدباء والعلماء ليجعل منها مركز اليونان فى الثقافة والسياسة على السواء ، فلما دخلها أنكساغورس دخلت معه الفلسفة لأول مرة . أقام فيها ثلاثين سنة كان فى خلالها قطب الحركة الفكرية ، ولما آذن نجم بركليس صديقه و ولى نعمته بالأفول أصبح هدفاً لكيد الخصوم السياسيين ، واتهمه هؤلاء بالإلحاد آملين أن ينالوا من الرجلين جميعاً ، واستشهدوا عما كان قد ذهب إليه من أن القمر أرض فيها جبال ووديان ، وأن الشمس والكواكب أجرام ملتهبة لا تختلف طبيعتها عن طبيعة الأجسام الأرضية كما

يتبين من مقابلة الأحجار المتساقطة من السماء بما عندنا من أحجار . ولم يكن الأثينيون يطيقون مثل هـذا القول لاعتقادهم أن كل ما هو سماوى فهو إلمى ، فاضطر لمغادرة المدينة وعاد إلى آسيا الصغرى فنزل لمبساقوس ومات فيها .

 وهو يعتقد أن الأشياء متباينة في الحقيقة كما تبدو لنا ، وأن قسمة الأجسام بالغة ما بلغت تنتهي دائماً إلى أجزاء مجانسة للـكل: تنتهي إلى لحم في اللحم و إلى عظم فى العظم فلا تلاشى أبداً طبيعة الشيء المقسم ، وعلى ذلك فلا ترد الأشياء إلى مادة واحدة أو بضعة مواد معينة ومن باب أولى إلى تنوع الكمية والحركة . على أن الذى حدا بالطبيعيين إلى مواقفهم هو المشاهد من تحول الأشياء بعضها إلى بعض وضرورة تفسير هـذا التحول وأنكساغورس يعلم ذلك -- يعلَم مثلاً أن الخبز الذي نأكله والماء الذي نشربه ينميان جميع أجزاء البــدن على السواء من دم ولحم وعظم وشعر وظفر الخ . ولكنه يأبي أن يتابعهم ويقول : إِذَا كان الوجود لا يخرج من اللاوجود — باتفاقهم جميعاً — « فكيف يخرج الشعر من اللاشعر واللحم مما ليس لحماً ؟ » أمامنا ثلاث قصايا كبرى : الأشياء متباينة بالذات — ولا يخرج الوجود من اللاوجود — والكل يتولد من الكل (أى شيء يتولد من أى شيء) فإذا أردنا الاستمساك بهـا جميعاً قلنا إن الأشياء موجودة بعضها في بعض على ما هي و إن الكل في الكل أي أن الوجود مكون من مبادى لا متناهية عدداً وصغراً هي طبائع أو جواهر مكيفة في أنفسها تجتمع في كل جسم بمقادير متفاوتة ، فيتحقق بهذا التفاوت الكون والفساد ويتعين لكل جسم نوعه بالطبيعة الغالبة فيه بحيث يكون كل جسم عالماً لامتناهياً يحوى الطبائع على اختلافها كلاَّمنها بمقدار فتختلف الظواهر والأسماء . و إذن فالماء والحبر يحويان مبادئ لا متناهية في الصغر عظمية ولحمية ودموية . بل إن المبادئ جميعاً تلتقي في كل ذرة عظمية ولحمية ودموية وغيرها تقع تحت

الحس فلا يوجد جسم محسوس متجانس مهما دق بل المتجانس الطبائع الأولى لذلك سميت بالمتجانسات ( «متشابهة الأجزاء » عند الشهرستانى) وهى أدق من أن ينالها الحس ، ولا يوجد كل هو أبيض خالص أو أسود أو حلو أو لحم أو عظم ولكن ما يغلب فى الشىء هو ما يلوح أنه طبيعته فيعرف به ويتميز عما عداه . فالكون والفساد استحالة شىء إلى شىء بأن يزيد بعض الطبائع فيظهر للحواس أو ينقص فيخنى عنها ، و بعبارة أخرى « الكون ظهور عن كمون » فيظهر للحواس أو ينقص فيخنى عنها ، و بعبارة أخرى « الكون ظهور عن كمون » (الشهرستانى) والفساد كمون بعد ظهور دون أى تغير فى الكيفية (١) .

ح — والطبائع قديمة ولكنها ليست متحركة بذاتها ، وليس لهـا ما يجعلها تتنظم من تلقاء نَفسها وقد كانت في الأصل مختلطة أشد اختلاط ، وكان المزاج الأول متساوياً غاية التساوي لايتميز فيه شيء من شيء على ماارتآى أنكسيمندريس حين وضع اللامتناهي ، ثم حدثت بفعل فاعل الحركة التي ميزتها ونظمتها . وليس هــذا الفاعل الاتفاق فمـا الاتفاق سوى لفظ نستر به عجزنا عن اكتشاف العلة — وليس هذا الفاعل القدر فما القدر سوى لفظ أُجوف اخترعه الشعراء — إنما الفاعل العقل « ألطف الأشياء وأصفاها بسيط مفارق للطبائع كلها إذ لو كان ممتزجا بشيء آخر أياكان لشابه سائر الأشياء ، ولما استطاع وهو ممتزج أن يفعل بنفس القدرة التي يفعل بها وهو خالص ، عليم بكل شيء ، قدير على كل شيء متحرك بذاته » حرك المزاج الأول في إحدى نقطه فامتــدت الحركة واتسعت في دوائر متتابعة حتى عمت الكل وانفصلت الأجرام السماوية عن المركز (الأرض) بالحركة الأولى ، وترتبت الأشياء كل في مكانه ، الخفيف إلى أعلى والثقيل إلى أسفل ، وستظل الأجرام السماوية مستقلة حتى تنفد القوة التي

<sup>(</sup>۱) أرسطو: السماع الطبيعي م ا ف ٤ كله — الكون والفساد م ا ف ا ص ٣١٤ ع ا س ١٩ — ٣٠ — ما بعد الطبيعة م ا ف ٣ ص ٩٨٤ ع ا س ١١ — ١٦ .

تستبقيها فى مداراتها فتعود إلى المركز . أما الأجسام الحية فقد أتتها الحياة بمشاركة العقل نفس تصدر عنها نفوس .

و — ولسنا نناقش أنكساغورس فيا يثير مذهبه من إشكالات أهمها وضعه عددا لامتناهياً من الطبائع في الجسم المتناهي ، ونقتصر على ملاحظة أنه في تفصيل التكوين يفسره تفسيراً آليًّا مثل من تقدمه من الطبيعيين (۱) حتى أنه يعلل رق الحيوان على النبات بأنه طليق غير مرتبط بالأرض ، ورقى الإنسان على الحيوان بأن له يدين وأن اليد خير الآلات ونموذجها دون أن يضيف أى أثر للعقل الذي قال به علة محركة منظمة بحيث يمكن وصف مذهبه بأنه «آلية كيفية». الحق أنه لم يفطن لحصب هذه الفكرة ولم يوفق لاستغلالها ، ولكنها فكرة جليلة كافية لأن تجمل له مكاناً خاصا في هذا الدور من الفلسفة قال بها « فبدا كا نه الوحيد الذي احتفظ برشده بإزاء هذيان سلفائه » (۱) واهترت لها نفس أفلاطون وانبعثت إلى تفكير بعيد المدى (۱) . و إذا أضفنا إليها تصور الوجود طبائع وماهيات ، أى أشياء عقلية ومعقولة عددنا أنكساغورس طليعة الحركة السقراطية والفاسفة الروحية .

<sup>(</sup>۱) أفلاطون: فيدون ص ۹۸ — ۹۹ — أرسطو: ما بعــد الطبيعة م ا ف ؛ س ۹۸٥ع ا س ۱۸ — ۲۲ . — وانظر فيما بعد عدد ۳٤ — ۱ .

<sup>(</sup>٢) أرسطو: ما بعدالطبيعة م ١ ف ٣ ص ٩٨٤ع ب س ١٥ — ٢٠

<sup>(</sup>٣) فيدون: ص ٩٧ وما بعدها.

# الفصل نحاس السو فسطائيون

#### ٢٢ – نشوء السوفسطائية :

ا — بالرغم مما ذكرنا من عناية الفيثاغوريين بالأخلاق والإيليين بالمبادئ العقلية والجدل ، فإن الفكر اليوناني كان في هــذا الدور الأول متجهاً محو العالم الخارجي مستغرقاً فيــه . أما العالم الداخلي الذي هو مصدر الأخلاق وموطنها ، وأما العقل الذي هو مصدر المعرفة ومستقرها ، فلم يمنَ بهما بالذات . ولكنه لم. يلبث طويلًا حتى طرأت عليــه أحوال ساقته إلى الاشــتغال بهذه الناحية من الفلسفة ، فبذل فيها نشاطاً عظياً وذهب في مسائلها كل مذهب ، فكانت النتيجة وضع المنطق والفلسفة الخلقية والسياسية . ذلك أنه بعد أن دحرت أثينا الفرس وحفظت لليونان استقلالهم وعقليتهم مضى هؤلاء يستكملون أسباب. الحصارة بهمم جديدة ، ونبغ فيهم العلماء والشعراء والفنانون والمؤرخون والأطباء والصناع ، وقويت الديموقراطيــة في جميع المدن ، وتعاظم التنافس بين الأفراد ، فزادت أسباب النزاع أمام المحاكم الشعبية ، وشاع الجدل القضائي والسياسي ، فنشأت من هاتين الناحيتين الحاجة إلى تعلم الخطابة وأساليب المحاجة واستمالة الجمهور ، ووجد فريق من المثقفين المجال واسعاً لاستغلال مواهبهم فانقلبوا معلمي. بيان ، وهؤلاء هم السوفسطائيون ملأوا النصف الثانى من القرن الخامس .

- وكان اسم « سوفيست » يدل فى الأصل على المعلم فى أى فرع كان. من العلوم والصناعات ، و بنوع خاص على معلم البيان . ثم لحقه التحقير فى عهد

ســقراط وأفلاطون ، لأن السوفسطائيين كانوا مجادلين مغالطين وكانوا متجرين بالعلم . أما الجدل فقد وقفوا عليه جهدهم كله ، خرجوا من مختلف المدارس الفلسفية لا يرمون لغير تخريج تلاميــد يحذقونه ، وكانوا يفاخرون بتأييــد القول الواحد ونقيضه على السواء ، و بإبراد الحجج الخلابة فى مختلف المسائل والواقف ، ومن كانت هذه غايته فهو لا يبحث عن الحقيقـة ، بن عن وسائل الإقناع والتأثير الخطابي . ولم يكن ليتم لهم غرضهم بغير النظر في الألفاظ ودلالاتها ، والقضايا وأنواعها ، والحجج وشروطها ، والمغالطة وأساليبها ، فحلفوا في هـذه الناحية من الثقافة أثراً حقيقاً بالذكر . أما سائر العلوم فكانوا يلمون بها إلماماً يساعدهم على استنباط الحجج والمغالطات وعلى التظاهر بالعلم ، فتناولوا بالجدل المذاهب الفلسفية المروفة وعارضوا بعضها ببعض ، وتطرق عبثهم إلى المبادئ الخلقية والاجتماعية ، فجادلوا فى أن هنـاك حقًّا و باطلاً وخيراً وشرًّا وعدلاً وظلماً بالذات ، وأذاعوا التشكك في الدين ، فسخروا من شمائره واختلقوا على آلهتـــه الأقاويل ، ومجدوا القوة والغلبة ، وكان الأمر إلى الديموقراطية تتعدد فيها القوانين وتتناسخ فيدخل على النفوس أن القانون والحق ما يريده القوى .

ح — وأما اتجارهم بالعلم فقد كان شائناً حقّا : كانوا يتنقلون بين المدن يطلبون الشباب الثرى و يتقاضونه الأجور الوفيرة ، وكان هذا الشباب يهرع إليهم ليتقوى بالعلم فوق ما توفر له من أسباب الغلبة كالمال والعصبية ، فيستمع إلى خطبهم العلنية ودروسهم الخاصة ، فأصابوا مالاً طائلاً وجاهاً عريضاً ، ولكن اليونان كانوا يستقبحون أن يباع العلم و يشرى ، وكانوا يفهمون المدرسة على أن التلاميذ يفدون على المعلم يقيم في مكان دائم ، ولا يبذلون من المال إلا الضرورى التلاميذ يفدون على المعلم يقيم في مكان دائم ، ولا يبذلون من المال إلا الضرورى الحاجات المدرسة ، فعكس السوفسطائيون الآية وتنزلوا بالعلم إلى مستوى الحرف والصنائع ، فلحقتهم الزراية . لم يأخذوا بالعلم على أنه معرفة الحقيقة ، ولم يكترثوا

# الايارات

القيمته الذاتية ولا لفطرة العقل التي تدفعه لطلب الحق ، بل استعملوا العلم وسيلة لجر منفعة غريبة عن العلم ، وهزأوا من العقل ، فكانوا معلمين وخطباء ولم يكونوا حكاء . هذا هو الموقف الشاذ الأثيم الذي جعل اسمهم سبة على من الأجيال . وأشهرهم اثنان : بر وتاغوراس وغورغياس .

Protegeren: reparter :

ا — ولد فى أبديرا وعرف فيلسوفها الكبير ديموقر يطس . و بعد أن طاف أنحاء إيطاليا الجنوبية واليونان يلتى فيها الخطب البليغة قدم أثينا حوالى سنة ٤٥٠ ولم تطل إقامته فيها لأنه كان قد نشر كتابا أسهاه « الحقيقة » وردت فى رأسه هذه العبارة : « لا أستطيع أن أعلم إن كان الآلهة موجودين أم غير موجودين فإن أموراً كثيرة تحول بينى و بين هذا العلم أخصها غوض المسألة وقصر الحياة » فإن أموراً كثيرة تحول بينى و بين هذا العلم أخصها غوض المسألة وقصر الحياة » فاتهم بالإلحاد وحكم عليه بالإعدام وأحرقت كتبه علناً ففر هار با ومات غرقاً فى أثناء فراره .

س – وقد وصلت إلينا من الكتاب المذكور عبارة أخرى هي قوله: «الإنسان مقياس الأشيأة جيعاً، هو مقياس وجود مايوجك منها ومقياس لاوجود مالا يوجد »، وشرحها أفلاطون كا يلى قال (١): يتبين معناها بالجع بين رأى هي قليطس في التغير المتصل وقول ديموقر يطس إن الإحساس هو المصدر الوحيد المعرفة فيخرج منهما «أن الأشياء هي بالنسبة إلى على ما تبدو لي ، وهي بالنسبة إليك على ما تبدو لك وأنت إنسان وأنا إنسان » فالمقصود بالإنسان هنا الفرد من اليك على ما تبدو لك وأنت إنسان وأنا إنسان » فالمقصود بالإنسان هنا الفرد من حيث هو كذلك لا الماهية النوعية ، ولما كان الأفراد يختلفون سنًا وتكويناً وشعوراً ، وكانت الأشياء تختلف وتتغير ، فإن الاحساسات تتعدد بالضرورة

<sup>(</sup>۱) فی محاورهٔ « تیتیاتوس » ص ۲ ه ۱

وتتناقض : « أليس يحدث أن هواء بعينه يرتعش منه الواحد ولا يرتعش الآخر ، و يكون خفيفاً على الواحد عنيفاً على الآخر ؟ فماذا عسى أن يكون في هذا الوقت الهواء في ذاته ؟ هل نقول إنه بارد أم نقول إنه ليس بارداً ؟ أم نسلم أنه بارد عند الذي يرتعش ، وأنه ليس ببارد عند الآخر ؟ »(١) « و إذن فلا يوجد شيء هو واحد فى ذاته و بذاته ، ولا يوجد شيء يمكن أن يسمى أو أن يوصف بالضبط . . لأن كل شيء في تحول مستمر » فما نحسه فهو موجود على النحو الذي نحسه وما ايس فى حسنا فهو غير موجود ، وعلى ذلك تبطل الحقيقة المطلقة لتحل محلها حقائق متعددة بتعدد الأشخاص وتعدد حالات الشخص الواحد ، و يمتنع الخطأ إذ يمتنع أن نتصور غير ما نتصور فى وقت ما . والنتيجة المنطقية أن ما يصدق على المعرفة يصدق أيضاً على العمل ، وأن الفرد مقياس النفع والضر والخير والشر والعدل والظلم ، غير أن هذا لا يعنى ترك الأمور فوضى و إنكار الحكمة والحكميم ، فإن من التصورات ما بعضه « خير » من بعض ، فالطبيب حكيم إِذ يستخدم العقاقير لاستبدال تصورات الصحيح بتصورات المريض ، والأولى « خير » من الثانية ، والسوفسطائي أو تلميذه حكيم إذ يحدث في السياسة مثل هذا الانقلاب ، فما يسمى حقا فى ألعمل هو النافع فى وقت معين وظروف معينة (٢).

ح — و يتابع أرسطو أفلاطون فى تأويل عبارة بروتاغوراس (٢) ، على أن لأفلاطون محاورة اسمها « بروتاغوراس » أقدم من « تيتياتوس » يصور فيها السوفسطائى حيا يرزق غير شاك لا كثيرا ولا قليلا بينما هو يقول عنه فى المحاورة الأخرى إنه مات من زمن طويل ، ويورد «مذهبه » على أنه « رأى خاص »

<sup>(</sup>١) لهذا دعا الاسلاميون مذهبه بالعندية : رأى كل فرد حق « عنده » وبالقياس إليه

<sup>(</sup>۲) محاورة « تيتياتوس » ص ١٦٦ — ١٦٨

<sup>(</sup>٣) ما بعد الطبيعة م ٤ ف ٥

يختلف عما كان يعلنه للجمهور . ومما يلاحظ أيضاً أن بروتاغوراس علل توقفه عن القول بالآلهة بصعوبة المسألة من جهة ، و بقصر الدور من جهة أخرى ولم يقل « الآلهة موجودون بالإضافة إلى من مؤمن بهم وغير موجودين بالإضافة إلى من ينكرهم » . لهذا كله يمكن الارتياب في أن يكون بروتاغوراس قد ذهب إلى هذا الحد من الشك و يبقى أن « مذهبه » يمثل النتيجة المحتومة لمذهب هى قليطس ، وأن أفلاطون اتخذ اسم بروتاغوراس عنواناً لها ، وكل قصده أن يبرزها في صورة قوية .

## Georgyass

**۲۶** – غورغیاس :

ا — ولد فى لونثيوم من أعمال صقلية ، وأخذ العلم عن أنباد وقليس واشتغل بالطبيعيات مثله وعنى باللغة والبيان ، فكان أفصح أهل زمانه وأبلغهم . قدم أثينا سنة ٢٧٤ يستنصرها باسم مدينته على أهل سراقوصة ، فخاب ألباب الأثينيين ببلاغته . ويصوره أفلاطون فى الحوار المعنون باسمه مفاخراً بمقدرته على الإجابة عن أى سؤال يلقى عليه . مات فى تساليا ، وقد قار بت سنه المائة أو جاوزتها وعظم صيته وضخمت ثروته .

- وضع كتاباً ﴿ فِي اللاوجود ﴾ قصد به إلى التمثيل لفنه والإعلان عن مقدرته بالرد على الإيليين والتفوق عليهم في الجدل . وتتاخص أقواله في قضايا ثلاث . الأولى : لا يوجد شيء . الثانية : إذا كان هناك شيء فلإنسان قاصر عن إدراكه . الثالثة : إذا فرضنا أن إنساناً أدركه فلن يستطيع أن يبلغه لغيره من الناس — أما عن الأولى فيقول : اللاوجود غيرموجود من حيث أنه لاوجود . والوجود غير موجود كذلك ، فإن هذا الوجود إما أن يكون قديماً أو حادثاً ، فإن كان قديماً فهذا يعنى أنه ليس له مبدأ وأنه لا متناه والكنه محوى بالضرورة فإن كان قديماً فهذا يعنى أنه ليس له مبدأ وأنه لا متناه والكنه محوى بالضرورة

فى مكان ، فيلزم أن مكانه مغاير له وأعظم منه ، وهذِا يناقض كونه لا متناهياً و إذن فليس الوجود قديمًا . أما إن كان حادثًا فإما أن يكون قد حدث بفعل شيء موجود أو بفعل شيء غير موجود ، ففي الفرض الأول لايصح أن يقال إنه حدث لأنه كان موجوداً في الشيء الذي أحدثه فهو إذن قديم . وفي الفرض الثاني, الامتناع واضح — وأما عن القضية الثانية فإنه يقول: لكي نعرف وجود الأشياء. يجب أن يكون بين تصوراتنا وبين الأشياء علاقة ضرورية هي علاقة المعلوم بالعلم ، أى أن يكون الفكر مطابقاً للوجود وأن يوجد الوجود على ما نتصوره ، ولكن هذا باطل فكثيراً ما تخدعنا حواسنا وكثيراً ما تركب المخيلة صوراً لاحقيقة لها — وأما عن القضية الثالثة فترجع حجته إلى أن وسيلة التفاهم بين الناس هي. اللغة ولكن ألفاظ اللغة إشارات وضعية أى رموز وليست مماثلة للأشياء المفروض علمها ، فكما أن ما هو مدرك بالبصر ليس مدركاً بالسمع والعكس بالعكس فإن ما هو موجو د خارجاً عنا مغاير للألفاظ ، فنحن ننقل للنـاس ألفاظنا ولا ننقل لهم الأشياء ، فاللغة والوجود دائرتان متخارجتان (١) .

ح — هـذا مثال من عبث السوفسطائيين ومهما يقل من أنهم أخرجوا الثقافة من المدارس الفلسفية ونشروها فى الجمهور وأنهم مهدوا للمنطق وللأخلاق فقد كادوا يقضون على الفلسفة لولا أن أقام الله سقراط ينتشاها من هـذه الورطة المهلكة.

<sup>(</sup>۱) انظر الكتاب المنسوب إلى أرسطو: « فى مليسوس وأكسانوفان وغورغياس » فى ه و ٦ . — ويسمى الاسلاميون موقفه بالعنادية : ما من قضية إلا ولها معارضة بمثلها قوة .

# الفصل الساوس مستراط سقراط

#### ۲۵ - حياته :

١ — نحن نعلم أن سقراط ولد فى أثينا وعلَّم فيهـا واتهم بالإلحاد وحكم عليه بالإعدام . ونعلم أنه أثار من الإعجاب والعداوة في آن واحد ما لا يتفق إلا لارجال المتازين ، وأن أثره كان من القوة بحيث أن اسمه يشطر الفلسفة اليونانية شطرين : ما قبله وما بعده . فإذا أردنا أن نصور شخصيته وأن نقيد آراءه — وهو لم يعن. بالكتابة قط — اعترضنا تضارب الروايات وتباين المدارس الآخذة عنــه (١) ،. وأشهر الروايات ثلاث صادرة عن ثلاثة معاصرين هم: أرسطوفان وأفلاطون. وأكسانوفون . أما الأول فشاعر هزلى يقوم فنه على الهزؤ والهجو ، فليس من. الحَكَمَة أَن نعول على كلامه وسنعود إليه بعد قليل { وأما أكسانوفون فلم يكن ِ من أخصاء سقراط حكم عليه بالنفي ثلاثين سنة قبل محاكمة سقراط بسنتين ، ولما عاد كان افلاطون قد نشر مؤلفاته « السقراطية »(۲) ، فشرع هو يكتب. « مذكرات سقراط » واضعاً الأحاديث متأثراً بناحية خاصة من نواحي الفيلسوف. هي هذه البساطة المعروفة عنه ، فغلا في تصويرها وأبلغها حد التبذل ، فأخرج لنا صورة تافهة لا تفسر ما كان لسقراط من خطر ، فلا يبقي سوى أفلاطون نلتمس. عنده ترجمة لسقراط وهو تلميذه الأمين لزمه طوال السنين العشر الأخيرة وعرف.

١٠) مدرسة أفلاطون ( الباب الثاني ) ومدارس « صغار السقراطين » ( الفصل الأول من الباب الرابع ) .

 <sup>(</sup>۲) انظر فیا بعد عدد ۲۹ - ب و ۳۰ - ۱.

التلاميذ القدماء وشهد المحاكمة واختلف إليه في سجنه وحفظ له أجمل الذكرى. ولكن كتب أفلاطون محاورات يتوارى فيها وراء شخص سقراط، يستخدمه لأغراضه و ينطقه بأفكاره على ما يفعل مؤلف القصص التمثيلى، فكيف السبيل الى تبين الحقيقة من الحيال والتمييز بين ما لأفلاطون وما لسقراط من آراء؟ المسألة دقيقة، ونعتقد أن المراجع المأمونة هنا المؤلفات الأولى فهى قريبة العهد بسقراط، وغرضها الرواية والمحاكاة يضاف إليها الصفحات التاريخية في «فيدون» وبعض مواضع من المؤلفات الأخرى . ثم إن لأرسطو نصوصاً قليلة ولكنها صريحة تعين على تصوير المذهب.

 اشتد بسقراط الميل الحكمة في سن مبكرة فأخل يغذى عقله و يهذب نفسه لأنه فهم الحكمة على أنها كمال العلم لكمال العمل ، فمن الناحية العقلية أفاد من مناهج السو فسطائيين ولم يأخذ بشكوكهم ونظر في الطبيعيات والرياضيات ولم يطل النظر لبعدها عن العمل فضلا عن تناقض الطبيعيين فيما بينهم واقتنع بأن العلم إنمـا هو العلم بالنفس لأجل تقويمها ، واتخذ شماراً له كلة قرأها في معبد داف هي « اعرف نفسك بنفسك » . ومن الناحية الخاقية كان يغالب مزاجه الحاد و يقسو على جسمه القوى ليروضـه على طاعة العقل . فلما تم له بعض ما كان يبتغي طلع على الأثينيين يخوض معهم فما كان يثيره السوفسطائيون من مسائل أدبية وخلقية واجتماعية ، والأثينيون يقبلون عليه رغم دمامة خاتته معجبين بحديثه البسيط البليغ معاً و بِقِوة عارضته وشدة مراسه في الجدل . ولم يكن له مدرســة بمعمنى الكامة بل كان يجتمع بالناس أينها اتفق ، فيجادل أو يخطب أو يشرُّح الشعراء . وكانت له مع ذلك حلقة من الإخوان والمريدين منهــم الأثيني ومنهم الغريب يختلف إلى أثينا من حين إلى حين ايراه ويستمع إليه — منهم حديث العهد بالفلسفة ومنهم المعروف بانتمائه لمدرسة أخرى . وكانَ يؤثر التحدث إلى

الشباب يصلح ما أفسد السوفسطائيون من أمرهم و يبصرهم بالحق والخير ليهيي البلد مستقبلًا طيبًا على أيديهم . وحدث أن سأل أحد مريديه كاهنة دلف الناطقة بوحى أبولون «هل يوجد رجل أحكم من سقراط ؟» فكان الجواب بالسلب، فعجب له سقراط ولم يكن يرى في نفسه شيئاً من الحكمة وأراد أن يستبين غرض الإله فطفق يمتحن الشعراء والخطباء والفنانين والسيآسيين ليتحقق إن كان أحكم منهم ويكشف عن ماهية حكمته . كان يسألهم في حلقات واسعة تضم أشتات الناس في حذقوه من فنهم فلا يلبث أن يتبين وأن يبين لهم أنهم لا يعلمون شيئاً. وأنهم إنما يصدرون عن مجرد ظن أو عن إلهام إلمني وكلاها مباين للعلم (١) وخرج من هـذا الامتحان الطويل بأن مراد الإله هو أن حكمته قائمة في علمه بجهله بينا غيره جاهل يدعى العلم . فمضى فى مهمته يبذل الحكمة بلاثمن وهو يعتقد أنه يحمل في عنقه أمانة سماوية ، وأن الله أقامه مؤدباً عموميا مجانيا يرتضي الفقر ويرغب عن متاع الدنيا ليؤدى هذه الرسالة الإلهية . — وكان إلى جانب هذا وطنيا صادقاً وجنديا باسلاً ، خدم في الجيش ضمن المشاة واشترك في حربين دامت الأولى من سنة ٤٣٢ إلى سنة ٤٢٩ ، ووقعت الثانية سنة ٤٢٢ وتوسطتهما موقعة سنة ٤٢٤ فدل في كل فرصة على رباطة جأش وشجاعة وصبر على مكاره الجندية ، ونجى من الموت ألقبيادس في إحدى المعارك وأكسانوفون في أخرى . وأصابته القرعة فدخل مجلس الشيوخ ، وكان عضواً في لجنته الدائمة سنة ٤٠٦ فعرف بالنزاهة واستقلال الرأى بين الديموقراطيين والأرستقراطيين ، وكانت له مواقف مشهودة جهر فيها بالحق والعدل مستهدفاً للخطر صامداً للهياج . وما أن انقضت مدة انتخابه حتى عاد إلى سابق أمره من البحث والإرشاد إلى أن بلغ السبعي*ن*<sup>(۲)</sup> .

<sup>(</sup>١) انظر فها بعد عدد ٤٠ -- ح.

<sup>(</sup>۲) انظر أفلاطون: « احتجاج سقراط على أهل أئينا » .

### تزط - فلسفته:

ا — انتهج سقراط منهجاً جديداً في البحث والفلسفة . أما في البحث فكان له مرحلتان « النهكم والتوبيد » : فني الأولى كان يتصنع الجهل و ينظاهر بتسليم أقوال محدثيه ، ثم يلتي الأسئلة و يعرض الشكوك شأن من يطلب العلم والاستفادة محيث ينتقل من أقوالهم إلى أقوال لازمة منها ، ولكنهم لا يسلمونها فيوقعهم في التناقض و يحملهم على الإقرار بالجهل — وهذا ما يسمى بالتهكم السقراطي أي السؤال مع تصنع الجهل (١) أو تجاهل العالم ، وغرضه منه تخليص العقول من العلم السوفسطائي أي الزائف و إعدادها لقبول الحق . و ينتقل إلى المحقول من العلم السوفسطائي أي الزائف و إعدادها لقبول الحق . و ينتقل إلى الموصول إلى الحقيقة التي أقروا أنهم يجهلونها فيصلون إليها وهم لا يشعرون و يحسبون الوصول إلى الحقيقة التي أقروا أنهم يجهلونها فيصلون إليها وهم لا يشعرون و يحسبون أنهم استكشفوها بأنفسهم — وهذا هو التوليد أي استخراج الحق من النفس ، وكان سقراط يقول في هذا المعني إنه يحترف صناعة أمه — وكانت قابلة — وكان قابلة — وكان قابلة . والأمثلة كثيرة في محاورات أفلاطون .

س س ب وأما في الفلسفة فكان يرى أن لكل شيء طبيعة أو ماهية هي حقيقته يكشفها العقل وراء العوارض المحسوسة ويعبر عنها بالحد، وأن غاية العلم إدراك الماهيات أى تكوين معان تامة الحد، فكان يستعين بالاستقراء، ويتدرج من الجزئيات إلى الماهية المشتركة بينها ويردكل جدل إلى الحد والماهية، فيسأل ما الخير وما الشر، ما العدالة وما الظلم، ما الحكمة وما الجنون، ما الشجاعة ولما الجن ، ما التقوى وما الإلحاد وهكذا . فكان يجتهد في حد الألفاظ والمعانى

<sup>(</sup>۱) أفلاطون: « الجمهورية » م ا ص ۳۳۷ (۱)-.

<sup>(</sup>٣) أفلاطون: « تبتياتوس » ص ١٤٩ — ١٥٢.

حدا جامعاً مانعاً ، و يصنف الأشياء فى أجناس وأنواع ليمتنع الخلط بينها ، فى حين كان السوفسطائيون يستفيدون من اشتراك الألفاظ و إبهام المعانى و يتهر بون من الحد الذى يكشف المغالطة . فهو «أول من طلب الحد الكاى طلباً مطرداً وتوسل إليه بالاستقراء و إنما يقوم العلم على هاتين الدعامتين ، يكتسب الحد بالاستقراء و يركب القياس بالحد ، فالفضل راجع إليه فى هذين الأمرين » (١) ولقد كان لا كتشافه الحد والماهية أكبر الأثر فى مصير الفلسفة ، فقد ميز بصفة بهائية بين موضوع المعقل وموضوع الحس وغير روح العلم تغييراً تاما ، لأنه إذ حمل الحد شرطاً له قضى عليه أن يكون مجموعة ماهيات ونقله من مقولة الكيفية حيث استبقاه الطبيعيون والفيثاغور يون إلى مقولة الكيفية ، فهو موجد « فلسفة حيث استبقاه الطبيعيون والفيثاغور يون إلى مقولة الكيفية ، فهو موجد « فلسفة المياء عقلية ومعقولة .

ح - سبقت الإشارة إلى أنه لم يحفل بالطبيعيات والرياضيات ولم يكن موقفه بازاء النظريات العلمية ليختلف كثيراً عن موقف السوفسطائيين، فآثر النظر فى الإنسان وانحصرت الفلسفة عنده فى دائرة الأخلاق (٢) باعتبارها أهم ما يهم الإنسان - وهذا معنى قول شيشرون إن سقراط أنزل الفلسفة من السهاء إلى الأرض، أى أنه حول النظر من الفلك والعناصر إلى النفس. وتدور الأخلاق على ماهية الإنسان، وكان السوفسطائيون يذهبون إلى أن الطبيعة الإنسانية شهوة وهوى، وأن القوانين وضعها المشرعون لقهر الطبيعة، وأنها متغيرة بتغير العرف والظروف فهى نسبية غير واجبة الاحترام لذاتها، ومن حق الرجل القوى بالعصبية أو بالمال أو بالبأس أو بالدهاء أو بالجدل أن يستخف بها أو ينسخها القوى بالعصبية أو بالمال أو بالبأس أو بالدهاء أو بالجدل أن يستخف بها أو ينسخها

<sup>(</sup>۱) أرسطو : ما بعد الطبيعة م ا ف ٦ س ٩٨٧ ع ب س ١ — ٤ وم ١٣ ف ٤ س ١٠٧٨ ع ب س ١٦ — ٣٠ باختصار .

<sup>(</sup>٢) أرسطو: في الموضعين المتقدمين .

و يجرى مع الطبيعة . فقال سقراط بل الإنسان روح وعقل يسيطر على الحس ويدبره ، والقوانين العادلة صادرة عن العقل ومطابقة للطبيعة الحقة وهى صورة من قوانين غير مكتو بة رسمها الآلهة فى قلوب البشر فمن يحترم القوانين العادلة يحترم العقل والنظام الإلهى ، وقد يحتال البعض فى مخالفتها بحيث لا يناله أذى فى هذه الدنيا ولكنه مأخوذ بالقصاص العدل لا محالة فى الحياة المقبلة . والإنسان يريد الحير دائماً و يهرب من الشر بالضرورة ، فمن تبين ماهيته وعرف خيره بما هو إنسان أراده حتماً ، أما الشهواني فرجل جهل نفسه وخيره ولا يعقل أنه يرتكب الشر عمداً ، وعلى ذلك فالفضيلة علم والرذيلة جهل وهذا قول مشهور عن سقراط يدل على مبلغ إيمانه بالعقل وحبه للخير ، و إن كان فيه إسراف عن سقراط يدل على مبلغ إيمانه بالعقل وحبه للخير ، و إن كان فيه إسراف أما أجمله من إسراف ! .

و و لا شك أن سقراط كان متأثراً بالأرفية المندمجة في الفيتاغورية ، وأن ما بسطه أفلاطون في محاورته «أوطيفرون » من رأى في الدين يرجع لمعلمه ، ومحن نقرأ فيها أن سقراط يأبي أن يصدق ما يروى عن شهوات الآلهة وخصوماتهم و إلا انهار الدين من أساسه ، ولم نعد نعلم أى الأعمال يروق في أعين الآلهة وأيها لا يروق ولا إن كان العمل الحسن عند أحدهم لا يعد مرذولاً عند غيره . و يحد الدين بأنه تكريم الضمير النتي للعدالة الإلهية لا تقديم القرابين وتلاوة الصلوات مع تلطخ النفس بالإثم كذلك كان يعتقد أن الآلهة يرعوننا وأنهم عينوا لكل منا مهمة في هذه الدنيا . وكان يؤمن بالخلود و يعتقد أن النفس متايزة من البدن فلا تفسد بفساده بل تخلص بالموت من سجنها وتعود إلى صفاء طبيعتها . وليس فلا تفسد بفساده بل تخلص بالموت من سجنها وتعود إلى صفاء طبيعتها . وليس عليما . وليس من غضاضة على شروحه وأدلته فقد اصطنعها أفلاطون بلاريب وزاد عليها . وليس من غضاضة على سقراط أن يفني مجهوده في مجهود أفلاطون ، فحسبه أنه باعث الفلسفة وموجهها وجهتها الروحية وشهيدها الأمين .

#### ۲۷ – محاكمته ومماته :

ا — إذا كان منهجه قد حشد حوله جماهير الأثينيين وأفاده شهرة واسعة فقد جلب عليه سخط هؤلاء الشعراء والخطباء والسياسيين الذين كانوا يقعون فريسة بين يديه يعبث بهم في الجدل، ويظهر الناس على فراغ رؤوسهم و بطلان دعاواهم . وأقدم طعن وجه إليــه فيما نعلم رواية « الشُحُب » لأرسطوفان يصوره فيها ذائع الصيت عظيم النفوذ (وكان سُقراط حينذاك في السابعة والأربعين) صاحب مدرسة يعيش فيها التلاميذ عيشة مشتركة في فقر وقذارة ، و يدرسون عليه الهندسة والطبيعة والفلك والآثار العلويةوالجغرافيا وأعماق الأرض والكائنات الحية والبيان والنحو والعروض — و يمثله مرفوعاً فى الفضاء يرصد السماء و يعزو إليه القول أن الهواء مبدأ الأشياء ومبدأ الفكر ، ويتهمه بالكفر بآلهة المدينة و بتعليم التلاميذ تغليب الباطل على الحق ، ويعلن أن القصاص العادل إحراق المدرسة وقتل صاحبها والتلاميذ جميعاً . — فأرسطوفان جمع فى شخص سقراط خصائص الطبيعيين والسوفسطائيين ، وقد يكون خدع في ذلك لما أراد أن يهجو الجاعة المتفلسفة المبتدعة لما كان من مشابهة ظاهرة بين أسلوب سقراط وأسلوب السوفسطائيين يجادل مثلهم و يخوض مسائلهم ، بحيث لم يكن من الميسور تمييزه مهم إلا للمقر بين إليه الواقفين على آرائه ، فاختاره بطلاً لروايته لشهرته عند الأثينيين وغمابة هيئته ، ورآه أدعى المتفلسفين لتكوينشخص رواية هزلية و إسقاط الجاعة الذين يمثلهم . وقد يكون سقراط امتحنه فيمن امتحن وأفحمه أمام الجمهور ، فأراد هو أن ينتقم لنفسه ولزملائه ، و أن يوقع بهذا الخصم العنيد . ومهما يكن من الباعث له فإن روايته لم تصادف إقبالاً ولم تلحق أى أذى بسقراط.

و بعد ذلك بثلاث وعشرين سنة ( ٣٩٩ ) أخذ ثلاثة على أنفسهم

أن يبعثوا اتهامه وأن يؤيدوه أمام القضاء ، فتقدموا بعريضة يدعون فيها « أَنَّهِ ينكر آلهة المدينة ويقول بغيرهم ويفسد الشباب » ويطلبون الإعدام عقاباً له ّ. هُؤُلاء الثلاثة هم : أنيتوس أحد رؤوس الصناعة وزعماء الديمقراطية ، وملاتوس شاعر شاب خامل ، وليقون خطيب لا بأس به . أقام الدعوى ملاتوس وانضم إليه ووقع على عريضته الإثنان الآخران ، ولكن الحرك الأصلى أنيتوس ، أغرى صاحبيه بالمال واستغل حفيظتهما فإنه كان أقدر منهما على التأثير في سير المدعوى . فأسباب الاتهام شخصية وسياسية ، لأن سقراط علاوة على تسفيه الشعراء والحطباء كثيراً ما كان يحمل على النظام الديمقراطي ، وينتقد ما يقوم عليه من مساواة مسرفة وقوة العدد وانتخاب بالقرعة . أما أركانه فهي أولاً : إذكار آلمة أثينا ، وكان أكبر الكبائر عند الأثينيين لأن كل مدينة كانت تعتبر آلهتها جزءاً لا يتحزأ من تقاليدها المقدسة ، وترجع إليهم الفضل في نشوءها وحمايتها وترقيها ، فالكفر بهم نكران للجميل واستنزال لغضبهم على المدينة وأهلها . ولكن سقراط كان يعتقد بالآلهة وعنايتهم ، وكان يشترك في الشعائر الدينية فيلوح أن متهميه كانوا يتخذون حجة أنه فيلسوف ، وقديمًا كان الفلاسفة متهمين في عقيدتهم أنم إنهم كانوا يرمون إلى أن يستدرجوه لشرح رأيه في الآلهة فيثيروا العامة عليــه . والركن الثاني من أركان الاتهام قوله بآلمة تَجَدُد ، و يَظْهُرُ أَنْ المقصود بِهُ ذَلْكُ الصوتُ الَّذِي كَانَ سَقَرَاطُ يَقُولَ إِنَّهُ يَسَمُّهُ فَي نفسه ينهاه عما اعتزمه من أفعال ضارة به وهو لا يُذَّرِّي ، وكان يسميه بالرُّوخ الإلمى ولا ينسبه لإله مَمْيَنَ عَلَى الثالث إفساد الشباب يقيمُونه على أن سقراط يحدث تلاميـــذه ومستمعيه بَأَزَّائه في الآلهة ، فينفرهم من الديانة الموروثة و يحضهم على النفكير الشخصي دون استناد إلى النقل والتقليد ، فيضعف من طاعتهم لوالديهم ومن إخلاصهم للدولة .

ح. - أما الحكمة فكانت مؤلفة من محلفين اختيروا بالقرعة فيمن كانت سهم تزيد على الثلاثين ، ويظن أن عددهم كان خمسانة واثنين فكانت الحيكة إذن جمعاً حاشداً من النوتية والتجار ، يتأثرون بالنزعات الشعبية والتيارات إلفيجائية ولا يصلحون بحال للنظر فما ندبوا له . ودافع سقراط عن نفسه ولا نعلم ماذا قال ، ولكنا إذا رجعنا الى الدفاع الذي كتبه أفلاطون وأجرى فيه الكلام على لسان أستاذه ألفيناه يبدأ بالاعتذار من الكلام بلا تحضير ولا تنميق، ثم يذكر خصومه المتقدمين والمتأخرين فيرد أولاً على الشعراء الهزليين وبالأخص على أرسطوفان فينكر أنه اشتغل بالعلوم الطبيعية وأنه عرض للآلهة بسوء، ويعلل التحامل عليه بامتحانه المشهور ، ويلتمس عذراً لهذا الامتحان رغبته في التحقق من مراد أبولون . وينتقل إلى ملاتوس فيهزأ منه ويلقى عليــه الأسئلة ويربكه ولكنه لا يبسط معتقده الديني ولا يدحض التهمة دحضاً قاطعاً ورعما. كان السبب في هذا التهرب إشفاقه على مثل هذه المسائل أن تثار أمام مثل هذه المحكمة وتحاشيه إهاجة الجمهور على غير طائل . ويعود إلى رسالته ويقول إن إرادة الهية أوحت إليه أن يعظ مواطنيه و يحتهم على الصلاح و بعثته فيهم مهمازاً يحفزهم فهو نورهم وهدايتهم والمحسن إايهم بتعاليمه ونصأمحه يبذلها لهم ايؤدى واجباً ولا يبغى عرضاً من أعراض الدنيا ، ويعلن إليهم أنه إذا صرف يرىء الساجة فلن يغير من سيرته شيئًا ، وكيف يغير وهو لا يخشى الموت علم يؤثره على الحياة مع خيانة الواجب . وأخيراً يفوض لهم الأمر بعــد أن يذكر أنه يأبي أن يستعطفهم وأن يتنزل إلى ما يتنزل إليه غيره من ضروب الاسترحام المألوفة في الحاكم الشعبيه كالبكاء والاستبكاء في حضرة الآباء والأبناء . . ولم يكن هذا الشم وهذا التحدي ليعجبان القضاة ، ويقترع هؤلاء وتعلن النتيجة فإذا بالغالبية على أن سقراط مذنب . وكان القانون يخول المنهم حق مناقشة العقو به المطاوبة

وتعيين العقو بة التي يرتضيها ، فيستأنف سقراط الكلام و يصرح أنه لا يدهش القرار ، بل يدهش لأنه صدر بغالبية ضئيلة إذ كان يكني أن ينحاز ثلاثون صوتاً منها للأقلية حتى تتساويا ( فكأن الغالبية كانت ٢٨١ والأقلية ٢٢١ على تقدير أن عدد القضاة كان كا ذكرنا ) . و يرفض كل عقو بة لأن الرضى بواحدة أية كانت إقرار بالذنب وهو برىء محسن يجب أن يثاب على إحسانه ، والثواب اللائق به أن يعيش في مجلس الشيوخ على نفقة الدولة . غير أن تلاميذه يلحون عليه فينتهى بأن يقبل تأدية غرامة ، و يتقدم أفلاطون و بعض الأصدقاء بكفالته ، ولكن القضاة كانوا قد غضبوا عليه فيقترعون فتحكم عليه بالإعدام أغلبية أعظم ، فيعاود الكلام و يقول إنه لا يأسف على شيء لأنه لم يفعل ولم يقل إلا ما بدا له فيعاود الكلام و يقول إنه لا يأسف على شيء لأنه لم يفعل ولم يقل إلا ما بدا له أنه حق ، و يختم بكامة طيبة إلى الذين اقترعوا في جانبه مؤكداً لهم أنه مغتبط أنه حق ، وأنه لا يعتبر الموت شراً بل يرى فيه الخير كل الخير ، سواء افترضناه سباناً أبديًا أم بعثاً لحياة جديدة (۱) .

وكانت أثينا ترسل كل سنة حجيجاً إلى معبد أبولون فى جزيرة ديلوس، فاتفق أن كلل مؤخر المركب فى اليوم السابق على صدور الحكم، وكان قانوناً مرعيًّا أن لا تدنس المدينة بإعدام طوال زمن الحج، وقد استغرق تلك السئة ثلاثين يوماً، فانتظر سقراط فى سجنه أو بة المركب، وكان تلاميذه يختلفون إليه كل يوم يتلاقون عند الفجر فى المحكمة، فإذا ما فتح باب السجن دخلوا، وكثيراً ما كانوا يقضون معه النهار بأكله. وكان هو ينظم فى أوقات الفراغ: فنظم أمثال إيسوب، ونشيداً لأبولون؛ ولم يكن قد نظم الشعر قبل ذلك، و إنما نظم امتثالاً لصوت طالما سمعه فى المنام (٢). وائتمر تلاميذه فهيأوا

<sup>(</sup>١) أفلاطون: « احتجاج سقراط على أهل أثينا » .

<sup>(</sup>٢) أفلاطون: « فيدون » ص ٥٨ — ٦١ .

له أسباب الفرار ، ووفروا له وسائل العيش في تساليا ، وكان الفرار مستطاعاً ، وكان العرف يعذر الفار في مثل هذه الحال ، ولكنه أبي أن يهرب كالعبيد ، وأن يخرج على قوانين بلاده ، والقوانين سياج الدولة ، في ظلها ينشأ الأفراد ويحيون ؛ فإن كان الأثينيون قد ظلموه فبأى حق يستهين هو بالقوانين و يظلمها ؟ ثم كيف يهرب وهو لم يخادر أثينا قط إلا للحرب دونها ؟ وهو أينما يذهب سيثابر على خطته من الوعظ والتأنيب و إلا ضاع لديه كل معنى للحياة وأغضب الإله ، فهل يكون الأجانب أوسع صدراً من مواطنيه ؟ (١)

ه — ولما عادت المركب وحل الأجل بكر التلاميذ ما خلا أفلاطون فقد كان مريضاً ، وجاء بعض الفيثاغوريين فأدخلوا عليه فوجدوا زوجته جالسة مجانبه محمل ابنهما الصغير ، فلما وقع نظرها عليهم أخذت تنتحب وتندب فأمر أن تصرف إلى المنزل ، فأخذها بعض الحدم وهي تصبح وتضرب صدرها (٢) . وجلس إليه مريدوه ، وكان هو سعيداً ، وكان شيء من هذه السعادة ينتقل إلى نفوسهم فيتحدثون معه على عادتهم و يضحكون ثم يفكرون في موته فيبكون ثم يستأنفون الحديث وهكذا (٦) ، وكان معظم حديثهم في خلود النفس حتى إذا ما تقدم النهار قام فاستحم ليكني النساء مؤونة إحمام جثة هامدة ؛ فلما رجع أدخل عليه قريباته ومعهن أولاده الثلاثة فكلمهم ثم صرفهم . ولما آذنت الشمس بالمغيب دخل السجان وأبلغه دنو الساعة وأثني على خلقه و بكي — وكان الغروب ميعاد الإعدام عندهم — فأمر سقراط بالسم فأحضر له مسحوقاً في كأس فتناولها ميعاد الإعدام عندهم — فأمر سقراط بالسم فأحضر له مسحوقاً في كأس فتناولها بشات ودعا الآلهة أن يوفقوه في هذا الرحيل من العالم الفاني إلى العالم الباقي ،

<sup>(</sup>١) أفلاطون: « أقريطون » .

<sup>(</sup>۲) أفلاطون : « فيدون » ص ٦٠ (١) .

<sup>(</sup>٣) أفلاطون : « فيدون » ص ٨ ه (١) -- ٩ ه .

وشرب الكائس حتى النهاية دون تردد ولا اشمئزاز ، وأجهش التلاميذ بالبكاء فانتهرهم وأخذ يتمشى حتى إذا ما أحس بثقل رجليه استاقى على ظهره كما أوصاه صاحب السم ، وأخذت البرودة تغشى جسمه من أسفل إلى أعلا فيفقد الإحساس شيئاً فشيئاً حتى بلغت القلب فاعترته رجفة فأطبق أقر يطون فمه وعينيه (١).

و \_ « ولما ضرب الراعى نشتت الخراف » ، ونقصد بهذه الخراف على الخصوص النابهين من تلاميذه ؛ فشخص إقليدس إلى ميغارى وأنشأ المدرسة الميغارية ، ولحق به أفلاطون وقضى معه زمناً غير يسير . ورحل أرستبوس إلى صقلية ثم عاد إلى وطنه قورينا وأنشأ المدرسة القورينائية . وأسس أنتستان في أثينا المدرسة الكيية . وكان لهذه المدارس شأن ولكنا نرجىء الكلام عليها إلى الدور الثالث لأنها متصلة به شبهة بمدارسه .

Molling to the state of the sta

<sup>(</sup>۱) « فيدون » ص ۱۱٦ – ۱۱۸

<sup>(</sup>٢) هي الآن قرية صغيرة تدعى قرنة في بلاد برقة (طرابلس الغرب).

الباب الثاني في أفلاطون أفلاطون الفصل الفصل الأول

حياته ومصنفاته

۲۸ – حیاته :

« أعمالاً تناسبه » فَآثُر الانتظار . وطغى الأرستقراطيون و بغوا وأمعنوا في

خصومهم نفياً وتقتيلاً وصادروا ممتلكاتهم ، ثم انقسموا على أنفسهم فملأوا المدينة فساداً وملأوا قلبه غمّاً . ولما هزمهم الشعب وقامت الديمقراطية أنصفت بعض الشيء فأحس رغبة في السياسة يبغى المعاونة على تأييد العدالة وتوفير السعادة ، ولمكن الديموقراطية أعدمت سقراط ، فيئس أفلاطون من السياسة وأيقن أن الحكومة العادلة لا ترتجل ارتجالاً و إنما يجب التمهيد لها بالتربية والتعليم (۱) فقضى حياته يفكر في السياسة و يمهد لها بالفلسفة ، ولم تكن له قط مشاركة علية فها .

ب ـــ وداخله من الحزن والسخط لمات معلمه ما دفعه إلى مغادرة أثينا ، فقصد إلى ميغاري حيث كان بعض إخوانه قد سبقوه والتفوا حول إقليدس أكبرهم سنًّا . مكث هنـ اك نحو ثلاث سنين ثم سافر إلى مصر ( وهو يذكرها في غيرما موضع من كتبه ولا سيما «الجهورية» و « القوانين » ذكر من عرفها معرفة شخصية ) وانتهز الفرضة فذهب إلى قورينا لزيارة عالمها الرياضي تيودوروس ومدرسته ، وعاد إلى مصر فقضي زمناً في عين شمس واتصل بمدرستها الكهنوتية وأخذ بنصيب من علم الفلك ، ولا بد أن يكون قد استفاد أيضاً بملاحظة الديانة والحكم والأخلاق والتقاليد فإن في مؤلفاته الشواهد العديدة على ذلك . ونشبت بين اسبرطه وأثينا الحرب المعروفة بحرب قورنتية سنة ٣٩٥ وحالف نفريتس ملك مصر السفلي اسبرطه ، فاضطر أفلاطون لمغادرة مصر . وأقام في بلده طول الحرب أى إلى سنة ٣٨٨ متوفراً على الدرس ناشراً من المحاورات ما أثار إعجاب الأثينيين ولما انتهت الحرب رحل إلى جنو بى إيطاليا يقصد فى الأرحج إلى الوقوف على المذهب الفيثاغوري في منبته وكان قد شغف به . فنزل ترنتا وزار رئيس جمهوريتها القائد أرخيتاس ، وكان فيثاغوريًّا مذكوراً وتوثقت بينهما روابط الصداقة . وفيما

**انظر الرسالة السابعة في مجموعة رسائله من ٣٢٤ — ٣٢٦** .

هو هناك سمع بذكره دنيسوس ملك سراقوصة ، وكان مثقفاً ينظم القصائد والقصص التثيلية فاستقدمه إليه ، فمبر أفلاطون البحر إلى صقلية ودخل سراقوصة ، فقابله الملك بالحفاوة ولكنه لم يلبث أن غضب عليه ، فإن أفلاطون استال ديون صهر الملك ، ولم يكن هذا يطمئن إليه بل لم يكن يطمئن إلى أحد ، وقد يكون الفيلسوف أفصح عن بعض آرائه الإصلاحية ، وأنكر الفساد المتفشى فى البلاط فأمر به الملك فاعتقل ووضع فى سفينة اسبرطية أقلع ربانها إلى جزيرة أجينا ، وكانت حينذاك حليفة لإسبرطة ضد أثينا ، فعرض فى سوق الرقيق فافتداه رجل من قورينا كان قد عرفه فى تلك المدينة .

ح ﴿ ورجع إلى أثينا وأنشأ سنة ٣٨٧ مِدرسة على أبواب المدينة في أبنية تطل على بستان أكاديموس فسميت لذلك بالأكاديمية . أنشأها جمعية دينية عَلَمية وكرسها لآلهات الشعر وأقام فيها معبداً ، ونزل لها عن الأبنية ومحتوياتها . وظل يعلم فيهـا ويكتب أربعين سـنة ماخلا فترتين قصيرتين سافر فيهما إلى سراقوصة الواحدة سنة ٣٦٧ والأخرى سنة ٣٦١ كان حظه فيهما مع دنيسوس الثاني مثل حظه مع أبيه المتوفى . ولم تصلنا أخبار مفصلة عن الأكاديمية ، ولكنا نعلم أن مستمعيه كانوا خليطاً من الأثينيين ، و يونان الجزر ، وتراقية وآسيا الصغرى ، بينهم بصع نساء . ونستطيع أن نقول إن الحركة العلمية كانت شديدة ، وأن دروس المعلم كان يتخللها و يعقبها مناقشات فى جلسات متوالية تتعارض فيها الآراء وتمحص على النحو الذي نشاهده في المحاورات المكتوبة . وكان التعليم يتناول جميع فروع المعرفة ، وكان إلى جانب أفلاطون وتحت رياسته عدد من العلماء كل منهم مختص بمادة ، يشرحون الرياضيات والفلك والموسيق والبيان والجدل والأخلاق والسياسة والجغرافيا والتاريخ والطب والتنجيم ، فكانت المدرسة جامعة وعت تراث اليونان العقلى من هوميروس إلى سقراط . وتوفى أفلاطون وقد بلغ الثمانين في أثناء حرب فيلبوس المقدوبي على أثينا ، فلم يشهد ما أصاب وطنه من انحطاط لم تقم له من بعده قائمة .

#### ٢٩ - مصنفاته:

١ – لَمْ يَحْدَثُ لَكْتُبِ أَفْلَاطُونَ مثل ما حدثُ لَكْتُبِ الفَلَاسِفَةُ القَدَمَاءُ وأقرانه تلاميذ سقراط ؛ فإن كتبه حفظت لنا كلها ، بل وصل إلينا كتب عدة نسبت له من عهد بعيد مع شيء من الشك ، فقطع النقد الحديث بأنها منحولة وضمها بعض أصحابه أو بعض مقاديه . وليست كتبه مؤرخــة ولا موضوعة وضعاً تعليميًّا ولكنها محاورات كما قلنا كان يقيد فيها آراءه كلما عرضت فرتبها الأقدمون على حسب شكل الحوار أو موضوعه ، فقار بوا بين ما كتب فى أزمنة مختلفة ، و باعدوا بين ما وضع فى دور واحد: نسبوا له ست وثلاثين تأليفاً ، منها محاورات ومنها رسائل قسموها إلى تسعة أقسام سميت رابوعات لاحتواء كل قسم على أرببع مصنفات . أما المحدثون فقد آثروا أن يرتبوها محسب صدورها ليمكن تتبع فكر الفيلسوف في تطوره ، فاستعملوا طرائق « النقد الباطن » وأمعنوا النظر في خصائص كل مؤلف من حيث اللغة مفرداتها وتراكيبها ، ومن حيث الأسلوب الأدبى والفلسني فتسموها إلى طوائف ثلاث تبعاً لتقاربها في هذه الحصائص ، ثم عينوا مكانها بعضها من بعض بالقياس إلى أساوب « القوانين » (١) لما هو معاوم من أن هـــذا الكتاب آخر مأكتب أفلاطون ، فوضعوا في دور الشيخوخة المحاورات التي تشابهه ، وفي دور الشباب المحاورات المعدومة فيها هذه المشابهة ، وفى دور الكهولة المحاورات التي تلتقي فيهما خصائص الطائفتين ، فكان لهم ترتيب راجح فقط ؛ ولا يزال التقديم والتأخير موضع أخذ ورد .

<sup>(</sup>١) « النواميس » في الكتب العربية .

- أما مصنفات الشباب فتسمى بالسقراطية ، لأن منها ما هو دفاع عن سقراط واحتجاج على إعدامه و بيان لآرائه ، ومنها ما هو مثال للمنهج السقراطي ؟ فن الناحية الأولى نجد « احتجاج سقراط » أو دفاعه أمام الحكمة و « أقر يطون » يذكر فيها ما عرضه هذا التلميذ من الفرار وماكان من جواب ســقراط ، ثم « أوطيفرون » يصف فيها موقف سقراط من الدين بإزاء هذا المتنبي المشهور المثل لرأى الجمهور . - ومن الناحية الثانية نجد «هيبياس الأصغر» وهي بحث في علاقة العلم بالعمل ، وفي هل الذي يأتي الشرعمداً أحسن أو أردأ من الذي يأتيه عن غير عمد ؟ و « ألڤبيادس » وفيها فكرتان أساسية ان: الواحدة أن ما هو عدل فهو نافع فلا تنافِّ بين العدالة والمنفعة ، والأخرى أن معرفة الذات ليست معرفة الجسم بل معرفة النفس ، والنفس الإنسانية فيهـا جزء إلْهي هو العقل ؛ و « هيبياس الأكبر » في الجمال ما هو ؛ ونظن أن الأكبر والأصغر يدلان على الأطول والأقصر ؛ و « خرميدس » في الفضيلة ولها ثلاثة حدود : الأول أنهــا الاعتدال في العمل ، والثاني أنها عمل ما هو خاص بالإنسان بما هو إنسان ، والثالث أنها علم الخير والشر ؛ و « لاخيس » في تعريف الشجاعة ؛ و « ليسيز » في الصداقة ؛ و « بر وثاغوراس » في السوفسطائي ما هو وما الفائدة من تعليمه ، وهل يمكن تعليم السياسة والفضيلة ، وهل الفضيلة واحدة أم كثرة ، وفى أن من يعلم الخير والشريعلم عواقبهما فلا يفعل الشر إِذ ما من أحد يريد الشر لنفسه ؛ و « إيون » في الشــعر وشرح الإلياذة ؛ و « غورغياس » في نقد بيان السوفسطائيين وفي أن الفن خطر من حيث أنه يقدم الحجج للشهوة دون البحث في الخير والشر وفي أصول الأخلاق . والمقالة الأولى من « الجمهورية » في العدالة هل هي وضعية أم طبيعية ، ويصح أن يترجم عنوان الكتاب ( « بوليتيا » ) بالدستور ، ولكن شيشرون قال : Res Publica فشاع هــذا اللفظ من بعده ، وقال الإسلاميون: الجمهورية، وقالوا: السياسة المدنية؛ فلا ينبغى أن يؤخذ اللفظ الأول على مفهومه عندنا الآن. — وكل هذه الكتب يدور الحوار فيها حول الفضيله بالإجمال أو حول فضيلة على الخصوص، وهى نقدية تذكر آرا، السوفسطائيين وتعارضها، واستقرائية تستعرض عدداً من الجزئيات لتستخلص منها معنى كلياً، وكثير منها لاينتهى إلى نتيجة حاسمة بل ينتهى بعضها إلى الشك وينتهى البعض الآخر إلى حل قلق مؤقت؛ فهى بكل هذه الصفات قريبة من عهد سقراط.

ح - وأما محاورات الكهولة فقد كتبها بعد أو بته من سفرته الأولى إلى إيطاليا الجنوبية و إنشائه الأكاديمية ؛ فإن الأفكار الفيثاغورية بادية فيها وهي تنقسم إلى طائفتين تشمل الطائفة الأولى : « منكسينوس » يعين فيها موقفه من البيانيين ويبسط رأيه في البيان بعد أن نقد في « غورغياس » رأى السوفسطائيين فيه . و « مينون » يحاول فيها أن يحد الفضيلة فيعرض نظريته المشهورة أن العلم ذكر معارف مكتسبة في حياة سماوية سابقة على الحياة الأرضية. و « أوتيديموس » يحمل فيها على السوفسطائية ويبين أنه يمتنع تعليم الفضيلة من غير معرفة برهانية . و « أقراطيلوس » يفحص فيها عن أصل اللغة هل نشأت من محض الاصطلاح أم من محاكاة الأشياء وأفعالها . وفي «المأدبة» (أوسمبوسيون) يدرس الحب ويشرح مذهبه في الحب الفلسني . وفي « فيدون » يصور المثل الأعلى للفيلسوف ، ويدلل على خلود النفس ويقص موت سقراط . وتشمل الطائفة الثانية الباقي من « الجمهورية » ( تسع مقالات ) يراجع فيهـا الآراء المكتسبة ويتعمق ويرسم المدينة المثلى . والراجح أن هـذه المقالات كتابت في أوقات متباعدة على بضع سنين لطولها وأهميتها . و « فيدروس » يعود فيهـا إلى موضوع المأدبة وغورغياس وفيدون والجمهورية يمحص آراءه ويهذبها ويشبه أن تكون هذه المحاورة إعلاناً عن الأكاديمية و برنامجاً لها . و «بارمنيدس » يراجع فيها نظريته في « الْمُثُل » ثم ينقد المذهب الإبلى نقداً طويلاً دقيقاً . و « تيتياتوس » يحد فيها العلم و يعلل الخطأ و يشرح الحكم في حالتي الصدق والكذب . وهو في هذه الفترة مهتم اهتماماً خاصًا بمسائل المنطق والميتافيزيقا ، ومصنفاته جافة بالقياس إلى التي سبقتها .

و حتاز محاورات الشيخوخة كذلك بالجفاف والجدل الدقيق ، فني « السوفسطائي » ( سوفطس ) يحاول أن يجد حدًّا لهــذا المخلوق العجيب ، ثم يتكلم فى الفن وتقســيمه ، وفى تصنيف المعانى إلى أنواع وأجناس ، ويعود إلى مسألة الخطأ والحكم ، ويحلل معنى الوجود واللاوجود ، وفى « الســــياسى » ( بوليطيقوس ) يَسَأَلُ مَا هُو ويعود إلى « الجمهورية » مع شيء من الاعتــدال ومراعاة الأحوال . وفي « فيلابوس » ينظر في منهج البحث العلمي وفي الفن وشرائطه ، وفي اللذة والأخلاق . وفي « تيماوس » يصور تبكوين العالم فيذكر الصانع والطبيعة إجمالاً وتفصيلاً . وفي « أقريتياس » يقصد إلى أن يصور المثل الأعلى للجاعات البشرية بوصف ماكانت عليه أثينا في زمن متقدم جدا ، وَلَكُنَهُ يَتَرَكُ الْحُوارُ نَاقَصاً ، إما لأن المنية عاجلته قبل أن يتمه و إما لأنه تحول عنه إلى تأليف « القوانين » فلم يتيسر له الرجو ع إليــه . وفى « القوانين » تشريع ديني ومدنى وجنائي في اثنتي عشرة مقالة ، وهذا المؤلف هو الوحيــد الذي خلا من شخص سقراط. وقد جمعت له ما عدا ذلك رسائل خاصة . أما كتاب « التقسيات » الذي يذكره أرسطو فلم يصــل إلينا ، والراجح أنه كان فهرساً مدرسيًّا . وأما حوارا « الفيلسوف » و « هرموقراطس » فالراجح كذلك أن أفلِاطون لم يكتبهما بعد أن أعلن عنهما .

ا**منوطور،** مُ**ار** أسلوبه :

١ — المحاورة الأفلاطونيــة نوع خاصٍ من أنواع الكتابة نجد فيهــا فنوناً ثلاثة مؤلفة بمقادير متفاوتة هي الدراما والمناقشة والشرح المرسل. أما إنهـا دراما فإن أفلاطون يعين فيها الزمان والمكان وسائر الظروف ، و يعرض فيها أصنافاً من الأشخاص يصورهم أدق تصوير ، ويدمجهم في حوادث تستحث اهتمام القارئ ً وتستبقى انتباهه إلى النهاية ، ولا تخلو محاورة مهما كانت الدراما فيهما ضعيفة من النكتة والهجو . وأهم الأشخاص سقراط يظهر في جميع أدوار حياته ، ويظهر حوله بحسب المناسبات السوفسطائيون والفلاسفة والشعراء والشبان الموسرون والسياسيون ثما يجعل كتب أفلاطون مرآة لعصره تعكسه في جميع جهاته . وأما المناقشة فهي نسيج المحاورة ، هي بحث في مسألة ومحاولة لحلها بتمحيص ما يقال فيها ، يسأل سقراط محدثيه رأيهم فيناقشه ، فيتحولون إلى غيره فيناقشه أيضاً وهكذا . وقد ينتهي الحديث إلى نتيجة وقد لاينتهي ، ولكنه على كل حال طلب للحقيقة بخلاف الجدل عند السوفسطائيين فإنه معارضة قولين لأجل المعارضة ، ومناظرة خصمين كل منهما مصمم على موقفه . — والشرح المتصل على نوعين في مؤلفات الدور الأول والثاني : هما الخطاب والقصة : الخطاب يؤيد قضية و يصدر في الغالب عن محدثي سقراط يقلد به أفلاطون طريقة المتكلم ويغلو في التقليد ليهزأ منه ، والمتكلم سوفسطائي أو شاعر أو خطيب . غير أن أفلاطون استعمل الخطاب للتعبير عن فكره في محاورات الكهولة والشيخوخة مثل فيدون والجمهورية والقوانين . وكانت القصة في السدء حلية يزين بها أفلاطون كلام السوفسطائي أو الخطيب ، ولكنها وردت بعد ذلك ومنه ذالدور الأول على لسان سقراط يسردها لا مندمجة في خطاب بل مستقلة بعد انتهاء المناقشة . ونحن نعلم أنَّ القصة

أول أسلوب اتخذه العلم عند قدماء الشعراء واللاهوتيين ، فاصطنعها أفلاطون ليصور بالرموز مالا ينال بالبرهان ، وليمثل الغيبيات على وجه الاحتمال ، فهو تارة بروى تاريخ النفس قبل اتصالها بالبدن أو بعد مفارقته ، ويصف عالم الأرواح ، ويرسم خريطته على طريقة هوميروس فى الأؤذيسية ، وطوراً يصور ما كانت عليه الإنسانية الأولى من حياة سعيدة قبل ظهور المجتمع السياسى ، ومرة يقص تاريخ الأرض ويذكر أتلنتيد وأهلها ، وأخرى يسرد كيفية تكوين العالم إلى غير ذلك (١)

س — أما أسلوبه في الفلسفة فهو التوفيق والتنسيق: لم ير في تعارض المداهب سبباً للشك مثل السوفسطائيين ، و إيما وجد أنها حقائق جزئية ، وأن الحقيقة الكاملة تقوم بالجمع بينها وتنسيقها في كل مؤتلف الأجزاء . وطريقة التوفيق حصر كل وجهة في دائرة ، و إخضاع المحسوس للمعقول ، والحادث للضرورى . فنحن نجد عنده تغير هرقليطس ، ووجود بارمنيدس ، ورياضيات الفيثاغوريين وعقل وعقيدتهم في النفس ، وجواهر ديموقريطس ، وعناصر أنبادوقليس ، وعقل أنكساغورس فصلاً عن مذهب سقراط ، وسندل على هذه الظاهرة كما صادفناها . وثمت ظاهرة أخرى هي محاولته تحويل المعتقدات الأرفية آراء فلسفية ،أي وضعها في صيغة عقلية ودعمها بالدليل . فهو لم يزدر شيئاً من تراث الماضي ، وأراد أن ينتفع بكل شيء ، ثم طبع هذا التراث بطابعه الخاص ، وزاد فيه فتوسع وتعمق إلى حد لم يسبق إليه .

<sup>&#</sup>x27; (۱) انظر مثلاً : غورغیاس ص ۲۳ ه — الجمهوریة م ۱۰ ص ۲۱۶ — فیدروس س ۲٤۷ — فیدون ص ۱۰۷ — أقریتیاس بأ کملها — تیاوس ص ۲۱ — ۲۰ و ۲۸ وما بعدها .

## 

الجدل الصاعد:

1 — لم يكن إيثار أفلاطون للحوار عبثاً أو إرضاءً لنزوعه الأول للقصص التمثيلي ، ولكن معاصر السوفسطائيين وتلميذ ســقراط تأثر بالجدل واعتقد مع أستاذه أن الحوار بمرحلتيه (٢٦ — ١ ) هو الطريق الوحيد للبحث في الفلسفة ، فاصطنع الجدل وتحدى السوفسطائيين فنقل اللفظ من معنى المناقشة المموهة إلى معنى المناقشة المخلصة التي تولد العلم ، وهي مناقشة بين اثنين أو أكثر أو مناقشة النفس لنفسها . بل ذهب إلى أبعد من هذا فأطلق اللفظ على العلم الأعلى الذي ليس بعده مناقشة ، وحدّ الجدل بأنه المنهج الذي يرتفع العقل به من المحسوس إلى المِعقول لا يستخدم شيئًا حسيًّا ، بل ينتقل سن معان إلى معان بواسطة معان (١) . ثم بأنه العلم الكلى بالمبادئ الأولى والأمور الدائمة يصل إليــه العقل بعد العلوم الجزئية ، فينزل منه إلى هذه العلوم ير بطها بمبادئهـا و إلى المحسوسات يفسرها . فالجدل منهج وعلم يجتاز جميع مراتب الوجود من أسفل إلى أعلى و بالعكس (٢) ، ومن حيث هو علم فهو يقابل ما نسميه الآن نظرية المعرفة بمعنى واسع يشمل المنطق والميتافيزيقا جميعاً .

- وأفلاطون أول فيلسوف بحث مسألة المعرفة لذاتها ، وأفاض فيها مَن جميع جهانها . وجد نفسه بين رأيين متعارضين : رأى بروتاغوراس وأقراطيلوس

<sup>(</sup>۱) الجمهورية ص ۱۱ه (ب).

<sup>(</sup>۲) « س ۳۳ه (ج).

وأمثالها من الهرقليطيين الذين يردون المعرفة إلى الإحساس ويزعمونها جزئيــة متغيرة مثله الدرأى سقراط الذي يضع المعرفة الحقـة في العقل و يجعل موضوعها الماهية المجردة الضرورية . فاستقصى أنواع المعرفة فكانت أربعة : الأول الإحساس وهو إدراك عوارض الأجسام أو أشباحها في اليقظة وصورها في المنام . الثاني الظن وهو الحكم على المحسوسات بما هي كذلك . والثالث الاستدلال وهو علم الماهيات الرياضية المتحققة في المحسوسات . والرابع التعقل وهو إدراك الماهيات المجردة من كل مادة . وهذه الأنواع مترتبة بعضها فوق بعض تتأدى النفس من الواحد إلى الذي يليه بحركة ضرورية إلى أن تطمئن عند الأخير (١). و إليك البيان: ح — الإحساس أول مراحل المعرفة . ويدعى الهرقليطيون أن المعرفة مقصورة عليه وأنه ظاهرة قائمة بذاتها متغيرة أبداً ليس لها جوهر تتقوم به ولا قوة تصدر عنهاً . ولكن لوكان الإحساس كل المعرفة كما يقولون لاقتصرت المعرفة على الظواهر المتغيرة ولم ندرك ماهيات الأشياء ، ولصح قول بروتاغوراس إن الإنسان مقياس الأشياء و إن ما يظهر لكل فرد فهو عنده على ما يظهر ، فأصبحت جميع الآراء صادقة على السواء المتناقض منهـا والمتضاد ، وامتنع القول أن شيئًا هوكذا أوكذا على الإطلاق ليس فقط في النظريات بل في السياسة والأخلاق والصناعات أيضاً ، فيستحيل العلم والعمل مرولكنهما ممكنان فالقول مردود . وهو مردود كذلك من جهة أنه ينكر الفكر كملكة خاصة ، والواقع أن الذاكرة والشعور بالتبعة ينقضان هـذه الدعوى من حيث أن الذكر يعنى دوام الشخص الذي يذكر . ثم إن فينا قوة تدرك موضوعات الحواس على اختــــلافها وتركبها معاً في الإدراك الظاهري فتعلم أن هـذا الأصفر حلو، بينما الحواس لا يدرك كل منها إلا موضوعاً خاصًّا وتفوته موضوعات ساثر الحواس . وليس يكفي لفهم اللغة

<sup>(</sup>۱) الجمهورية م ٦ ص ١٠ه - ١١٥ .

مثلاً رؤية ألفاظها أو سماعها ، بل إِن الإحساس ينبه قوة فى النفس لولاها ما كان فهم أبداً . ومع اشتراك العالم والجاهل فى الإحساس فإن العالم وحده يتوقع المستقبل بعلمه ويؤيد المستقبل توقعه ، مما يدل على وجود قوة تعلم وقوانين ثابتة للأشياء . وهذه القوة تضاهى الإحساسات بعضها ببعض وتصدر عليها أحكاماً مغايرة للحس بالمرة ، فتقول عن صوت وعن لون مثلاً إن كلاً منهما هو عين نفسه وغير الآخر و إن كلاً منهما واحد ، و إنهما اثنان ، و إنهما متباينان : جميع هذه العلاقات يحكم بها المركز المركب . والمضاهاة و إدراك العلاقة فعلان متمايزان من الإحساس ، فليس العلم الإحساس ولكنه حكم النفس على الإحساس ، و بهذا الحكم يمتاز الإنسان على الحيوان الأعجم مع اشتراكهما بالإحساس ،

و و كن الحكم يختلف باختلاف موضوعه ، فإذا كان الموصوع المحسوسات المتغيرة من حيث هي كذلك كان الحكم « ظنّا » أي معرفة غير مربوطة بالعلة فلا يعلّم للغير لأن التعليم تبيان الأمور بعللها ، ولا يبقى ثابتاً بل يتغير بتغيير موضوعه في عوارضه وعلاقاته : انظر إلى الطب والحرب والفنون الجميلة والآلية والسياسة العملية والعلوم الطبيعية تجدها جميعاً متغيرة نسبية لتعلقها بالمادة لا تتناولها المعرفة إلا في حالات وظروف مختلفة . فليس الظن العلم الذي تتوق إليه النفس إذ أنه قد يكون صادقاً وقد يكون كاذباً والعلم صادق بالضرورة . والظن الصادق متمايز من العلم لتمايز موضوعهما ، فإن موضوع الظن الوجود المتغير وموضوع العلم الماهية الدائمة . ثم إن العلم قائم على البرهان ، والظن تخمين ، والظن الصادق نفحة إلهية أو إلهام لا اكتساب عقلى ، والظن بالإجمال قلق في والظن الصادق نفحة إلهية أو إلهام لا اكتساب عقلى ، والظن بالإجمال قلق في النفس يدفعها إلى طلب العلم (٢)

<sup>(</sup>۱) تیتیاتوس ص ۱۵۲ و ۱۹۰ — ۱۸۵ و ۱۸۶ — ۱۸۶

<sup>(</sup>۲) مينون بأكملها وبالأخُس ص ۹۷ و ۹۸ . تيتياتوس ۱۸۷ وما بعدها . الجمهورية نهاية المقالة الحامسة . تياوس ص ۱ ه .

ه — وترقى النفس درجة أخرى بدراسة الحساب والهندسة والفلك والموسيق ، فإن هذه العلوم ولو أنها تبدأ من المحسوسات وتستعين بها إلا أن لها موضوعات متمايزة من المحسوسات ومناهج خاصة : فليس الحساب عد الجزئيات كما يفعــل التاجر بل العلم الذي يفحص عن الأعداد أنفسها بصرف النظر عن المعدودات . وليست الهندسة مسح الأرض بل النظر في الأشكال أنفسها . و يمتاز الفلك من رصد السماء بأنه يفسر الظواهر السماوية بحركات دائرية راتبة بينها الملاحظة البحتة لا تقع إلا على حركات غير منتظمة (١) . ويفترق العالم الذي يكشف النسب العددية التي تقوم بها الألحان عن الموسيقي الذي يضبط النغم بالتجربة . فهــذه العلوم تضع أمام الفكر صوراً كلية ونسباً وقوانين تتكرر في الجزئيات ، لذلك يستخدم الفكر الصور المحسوسة في هذه الدرجة من المعرفة ، لكن لا كموضوع بل كواسطة لتنبيه المعانى الكلية المقابلة لها والتي هي موضوعه، ثم يستغنى عن كل صورة حسية و يتأمل المعانى خالصة . وهو يستغنى عن التجربة كذلك فى استدلاله ، و يســتخدم المنهج الفرضى الذى يضع المقدمات وضماً و يستخرج النتأيج : مثال ذلك قد تعرض مسألة للمهندس أو الفلكي فيقول في نفسه : « أفرض أن حلها بالإيجاب وأنظر ما يلزم من نتائج » أو « أفرض أن حلها بالسلب وأنظر ما يخرج لى » فإذا وجد أن نتيجة كاذبة تلزم من فرض ما انتقل إلى نقيض هذا الفرض وأخذ به . ولكن يلاحظ على هذا المنهج أمران : الأول أنه قد يبين كذب فرض ما ، ولا يبين صدق الفرض الذي يقف عنــده إذ قد تخرج نتائج صادقة من مقدمات كاذبة . والثاني أنه يرغم العقل على

<sup>(</sup>۱) « كان غرض الفلكيين بيان ما يظهر للراصد من الحركات السهاوية بأشكال هندسية بحيث يمكنهم حساب تلك الحركات وإن كانت تلك الأشكال غير مطابقة لحقيقة الأمور » P, Duhem: Le: نلينو : علم الفلك تاريخه عند العرب ص ٢٣ — ٣١. انظر أيضاً . systeime du monde, I, p, 103

قبول النتيجة ولا يقنعه لأنه يأخذ المسائل من خلف ولا يُستعمل إلا حيث يتعذر النظر المستقيم . و يلاحظ على هذه العلوم أنها لا تكنى أنفسها لأنها تضع مبادئها وضعاً ولا تبرهن عليها باستخراجها من مبادئ عليا ، و يمتنع أن يقوم علم كامل حيث لا توجد مبادئ يقينية . فالرياضيات معرفة وسطى بين غموض الظن ووضوح العلم . هى أرقى من الظن لأنها كلية تستخدم فى الفنون والصناعات والعلوم وتعلمها ضرورى لكل إنسان ، وهى أدتى من العلم لأنها استدلالية (١) .

و — والتجربة الحسية والعلوم الرياضية تستحث الفكر على اطراد سيره ، ذلك أنه يحكم عليها بأمور ليست لها بالذات وغير متعلقة بمادة أصلاً ، كأن يرى الشيء الواحد كبيراً بالإضافة إلى آخر صفيراً بالإضافة إلى ثالث شبيهاً بآخر أو مضادا أو مبايناً مساوياً أو غير مساو جميلاً خيراً عادلاً إلى غير ذلك من الصفات المفارقة للأجسام والمتعقلة من غير معاونة الحواس ، فيتساءل عن الكبر والصغر والتشابه والتضاد والتباين والتساوى والجال والخير والعدالة وما أشبه ذلك كيف حصل عليها وهي ليست محسوسة وهي ضرورية لتركيب الأحكام على المحسوسات ، فيلوح له أنها موجودة في العقل قبل الإدراك الحسى (٢) . وهكذا يتدرج الفكر من الإحساس إلى الظن إلى العلم الاستدلالي إلى التعقل المحض مدفوعاً بقوة باطنة « وجدل صاعد » لأنه في الحقيقة يطلب العلم الكامل الذي يكفي نفسه و يصلح أساساً لغيره .

#### 🧨 نظرية الْمُثُل :

ا — وللحدل الصاعد شوط آخر: فإن المحسوسات على تغيرها تمثل صوراً كلية ناسة هي الأجناس والأنواع، وتتحقق على حسب أعداد وأشكال ثابتة (١) الجمهورية م ٧ ص ٢١ه (ج) — ٣٢ه (ب).

كذلك ، فإذا فكرت النفس في هـذه الماهيات الثابتة أدركت أولاً أن لابد لإطرادها في التجرية من مبدأ ثابت ، لأن الحسوسات حادثة تكون وتفسد ، وكل ما هو حادث فله علة ثابتة ولا تتداعى العلل إلى غير نهاية . وأدركت ثانيًّا أن الفرق بعيد بين المحسوسات وماهياتها ، فإن هذه كاملة فى العقل من كل وجه والمحسوساتَ ناقصة تتفاوت في تحقيق الماهية ولا تبلغ أبداً إِلى كَالْهَا . وأدركت الثَّا أن هذه الماهيات بهذه المثابة معقولات صرفة كالتي ذكرناها الآن: فيلزم مما تقدم أن الكامل الثابت أول ، وأن الناقص محاكاته وتضاؤله ، وأنه لا يمكن أن يكون المعقول الكامل الثابت قد حصل في النفس بالحواس عن الأجسام الجزئية المتحركة . ويقال مثل ذلك من باب أولى عن الحجردات التي لا تتعلق بالمــادة ، فلا يبقى إلا أن الماهيات جميماً حاصلة فى العقل عن موجودات مجردة ضرورية مثلها لما هو واضح من أن المعرفة شبه المعروف حتماً . فتؤمن النفس بعالم معقول هو مثال العالم المحسوس وأصله ، يدرك بالعقل الصرف ، الماهيات متحققة فيه بالذات على نحو تحققها في العقل مفارقة للمادة بريئة عن الكون والفساد: الإنسان بالذات والعدالة بالذات ، والكبر والصغر والجمال والخير والشجر والفرس بالذات وهلم جرا ، فهي مبادئ و « مثــل » الوجود المحسوس والمعرفة جميعاً : ذلك أن الأُجسام إنما يتعين كل منها في نوعه « بمشاركة » جزء من المادة في مثال من هذه المثل ، فيتشبه به و يحصل على شيء من كماله و يسمى باسمه ، فالمثال هو الشيء بالذات والجيم شبح للمثال ، والمثال نموذج الجسم أو مشله الأعلى متحققة فيه كالات النوع إلى أقصى حد ، بينا هي لا تتحقق في الأجسام إلا متفاوتة محيث إذا أردنا الكلام بدقة لم نسم النار المحسوسة ناراً ، بل قلنا إنها شيء شبيه بالنار بالذات ، و إن الماء المحسوس شيء شبيه بالماء بالذات وهكذا . أما أن المثل مبادئ المعرفة أيضاً فلأن النفس لو لم تكلن حاصلة عليها لما عرفت كيف تسمى

الأشياء وتحكم عليها . المثل معاييرنا الدائمة يحصل لنا العلم أولاً و بالذات بحصول صورها فى العقــل ، فهى الموضوع الحقيق للعلم ، وعلة حكمنا على النسبى بالمطلق وعلى الناقص بالكامل وعلى التغير بالوجود (١) .

ت \_ كيف عرفنا هذه المثل وليس بيننا و بين العالم المعقول اتصال مباشر فيا نعلم ؟ إِن شيئاً من التأمل يدلنا على أننا نستكشفها في النفس بالتفكير، فحينها تعرضُ لنا مسألة نقع في حيرة ونشعر بالجهل ثم يتبين لنا « ظن صادق » يتحول إلى علم بتفكيرنا الخاص أى مجدل باطن أو بالأسئلة المرتبة يلقيها علينا ذو علم . وما علينا إِلا أن مجرب الأمر في فتى لم يتلق الهنــدسة نجده يجيب عن الأسئلة إِجَابَة مُحَكَّمَة ، ويستخرج من نفسه مبادئ هذا العلم . فإذا كنا نستطيع أن نستخرج من أنفسنا معارف لم يلقنها لنا أحد ، فلا بد أن تكون النفس اكتسبتها فى حياة سابقة على الحياة الراهنة (٢٠) . كانت النفس قبل اتصالها بالبدن في صحبة الآلهة تشاهد « فما وراء السماء » موجودات « ليس لهــا لون ولا شكل » ثم ارتكبت إِيمًا فهبطت إلى البدن ، فهي إذا أدركت أشباح المثل بالحواس تذكرت المثل (٣) . « فالعلم ذكر والجهل نسيان » وكما أن الإحساس الحاضر ينبه في الذهن ما اقترن به في الماضي وما يشابهه أو يضاده ، وكما أنا نذكر صديقاً عنـــد رؤية رسمه ، فكذلك نذكر الخير بالذات بمناسبة الخيرات الجزئية ، والمتساوى بالذات والجمال بالذات بمناسبة الأشياء المتساوية أو الجميلة وهكذا ، فما التجربة إلا فرصة ملائمة لعودة المعنى الكلى إلى الذهن ، وما الاستقراء إلا وسيلة لتنبيهه ، أما هو في ذاته فموجود في النفس ومتصور بالعقل الصرف (١):

<sup>(</sup>١) فيدون والجمهورية فيالمواضع المذكورة . وفيدون ص ٧٨و ٩ ٩و ١٠١ و ١٠٢ .

<sup>(</sup>۲) مینون ص ۸۰ — ۸۶ . آ

<sup>(</sup>٣) فيدروس ص ٢٤٦ وما بعدها . وفيدون ص ٧٢ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) فيدون ص ٧٠ و ٧٧.

3.1

ح — هذا العالم المعقول مثلنا معه مثل أناس وضعوا فى كهف منذ الطفولة وأوثقوا بسلاسل ثقيلة ، فلا يستطيعون نهوضاً ولا مشياً ولا تلفتاً ، وأديرت وجوههم إلى داخل الـكهف فلا يملكون النظر إلا أمامهم مباشرة ، فيرون على الجدار ضوء نار عظيمة وأشباح أشخاص وأشياء تمر وراءهم ، ولما كانوا لم يروا فى حياتهم سوى الأشباح فإنهم يتوهمونها أعياناً . فإذا أطلقنا أحدهم وأدرنا وجهه للنار فجأة فإنه ينبهر ويتحسر على مقامه المظلم ويعتقد أن العلم الحق معرفة الأشباح ثم يفيق من ذهوله و ينظر إلى الأشياء في ضوء الليــل الباهت ، أو إلى صورها المنعكسة فى الماء حتى تعتاد عيناه ضوء النهار ويستطيع أن ينظر إلى الأشـياء أنفسها ، ثم إلى الشمس مصدر كل نور . فالكهف هو العالم المحسوس ، و إدراك الأشباح المعرفة ألحسية ، والخلاص من الجمود إزاء الأشباح يتم بالجدل ، والأشياء المرئية في الليل أو في الماء الأنواع والأجناس والأشكال أي الأمور الدأئمة في هذه الدنيا ، والأشياء الحقيقية المثل ، والنار ضوء الشمس ، والشمس مثال الخـير أرفع المثل ومصدر الوجود والكمال . فالفياسوف الحق هو الذي يميز بين الأشــياء المشاركة ومثلها ، ويجاوز المحسوس المتغــير إلى تموذجه الدائم ، ويؤثر الحكمة على الظن ، فيتعلق بالخـير بالذات والجمـال

والآن كيف تمت لأفلاطون هذه النظرية ؟ لقد وصل إليها بالتفكير في المذاهب السابقة « فإنه أخذ عن أقراطيلوس وهرقليطس أن المحسوسات لتغيرها المتصل لاتصلح أن تكون موضوع علم ، وكان سقراط يطلب الكلى في الحلقيات فاعتقد أفلاطون أن هذا الكلى لمغايرته المحسوس يجب أن يكون متحققاً في موجودات مغايرة للمحسوسات وأسمى هذه الموجودات مثلا . أما المشاركة فهى

<sup>(</sup>١) مفتتح المقالة السابعة فى الجُمهورية

اسم آخر لسمى وجده عند الفيثاغوريين ؛ فإنهم كانوا يقولون إن الأشياء تماكى الأعداد أو تشابهها فأبدل هو اللفظ وقال إن الأشياء تشارك فى المشل دون أن يبين ماهية هذه المشاركة ، غير أن الفيثاغوريين لم يكونوا يجعلون الأعداد مفارقة وإيما قالوا إن الأشياء أعداد ، ولم يكن سقراط ينصب الماهيات أشياء قأتمة بأنفسها (۱) ، ففطن أفلاطون إلى أنه لما كان الكلى يغاير المحسوسات من حيث هى كذلك فيجب وضع الكليات فوق الجزئيات » (۲) فتحقق له بها موضوع للعلم وعلل صورية أو بماذج للمحسوسات ، وتحقق له ما كان يرمى إليه أنبادوقليس بقوله بالمجبة أو الخير ، وأنكساغورس بقوله بالعقل والنظام والكل ، ثم أخذ عن الفيثاغوريين فكرة حياة سابقة وأحال التوليد السقراطي تذكيراً . فالقارئ يرى كيف تلاقت كل هذه المذاهب في مذهب أفلاطون وتلاءمت فوقت بين المحسوس والمعقول والتغير والوجود .

ه — ولم يكن افلاطون غافلاعن صعوبات نظريته فقد عاد إليها يمتحنها فرأى أن المنطق يقضى عليه أن يضع مشلا للمشابهة والواحد والكثير والجال والخير وما شاكلها ، ولكنه يقول إنه كثيرا ما تردد فى وضع مثل للإنسان والنار والماء . . . وأنه يجد من الغرابة بمكان عظيم أن يكون هناك مثل للشعر والوحل والوسخ ، وما إلى ذلك من الأشياء الحقيرة ، ثم ينتهى إلى أن هذا التردد إنما يعرض له لأنه يلحظ رأى الناس ولأن الفلسفة لم تستول عليه بعد بالقوة التي يرجو أن تستولي يوما ، وحينئذ فلن يشعر في نفسه احتقاراً لشيء . وينتقل إلى الشاركة ، فيقول إذا كانت أشياء عدة تشترك في مثال واحد ، فإما أن

<sup>(</sup>١) ولا أفلاطون في محاوراته الأولى ولكنها فيها مكتسة بالاستقراء.

<sup>(</sup>۲) أرسطو : ما بعد الطبيعة م ١ ف ٦ و م ١٣ ف ٤ باختصار

<sup>(</sup>٣) في محاورة بارمنيدس ص ١٣٠ – ١٣٣

يوجد المثال كله في كل واحد من هذه الأشياء ، وهذا يعني أن المثال متحقق كله في نفسه ومتحقق كله في كل واحـــد من الأشياء أي مفارق لنفشه ، وهذا خلف ، و إما أنه يوجد مقسماً في الأشياء المشاركة فيه وحينئذ يفقد بساطته من جهة ، ويلزم القول من جهة أخرى أن جزء الكبير بالذات ينقلب صغيراً بالنسبة إلى كل الكبير ، وأن كل الصغير بالذات يصبح كبيراً بالنسبة إلى جزئه ، أى أن الشيء المشارك يصير على خلاف الشيء المشارك فيه ، وهذا خلف كذلك . ثم إن الغاية من نظرية المثل إنما هو وضع جزئيات عدة تحت مثال واحد يقال عليها ، ولكن هذه الوحدة ممتنعة لأنه إذا ساغ لنا أن نصع الكبير بالذات فوق الكبار المتكثرة لتشابهها في هذه الصفة ، فإن تشابه المثال والأشياء الكبيرة يحتم علينا أن نضع لنفس السبب كبيراً آخر فوقها جميعاً وهكذا إلى غير نهاية . وليس يغنى القول أن المثال تصور في العقل ، وأنه من حيث هوكذلك يمكن أن يقال على كثيرين دون أن يفقد شيئًا من وحدته ؛ فإن العقل إنما يتصور بالمثال شيئاً حقيقيًّا هي الماهية المشتركة بين كثيرين ، وهذه الناحية المشتركة هي المثال فلم يتغير الموقف .' أما إن قيل إن نسبة الجزئي إلى المثال ليست كنسبة الجزء إلى الكل بل كنسبة الصورة إلى النموذج، أمكن الإجابة أن النموذج فى هذه الحالة يشبه الصورة ، فيتعين أن نضع فوقهما نموذجاً آخر يشــتركان فيه وهكذا إلى ما لا نهاية ... ولكنه يعود فيقول إن هذه الصعوبات ليست ممتنعة الحل ، و إنما يتطلب حلها عقلاً ممتازاً ؛ أما إذا وقفنا عندها وأنكرنا المثل فلسنا ندرى إلى أين نوجه الفكر: أإلى التغير المتصل فيمتنع العلم ؟ أم إلى الوجود الثابت فيمتنع العلم كذلك؟ إن المثل « نقط ثابتة » خوق التغير تفسره وعليها هي يقع العلم . ولكن ...

#### الجدل النازل:

ا — ولكن العلم حكم بأن شيئاً ما هو كذا أو كذا والمثل قائمة بأنفسها فكيف يمكن الحكم عليها ، والحكم يعني أن شيئاً (الموضوع) مشارك في شيء (المحمول) ؟ هل المثل منفصلة بعضها عن بعض أم مشاركة كلها في كلها أم بعضها مشارك في بعض دون بعض ؟ الفرض الأول يرجع إلى مذهب بارمنيدس أى إلى السكون التام فيستحيل معــه الحـكم ، فإنه إذا لم تكن الحركة مشاركة فى الوجود فليس هناك حركة ، و إذا لم يكن السكون مشاركاً في الوجود فليس هنــاك سكون . والفرض الثانى يرجع إلى موقف هرقليطس أى إلى الاختلاط العام والتغير المتصل فيستحيل معه الحكم كذلك ، فإننا إذا قبلناه لزم منه أن السكون في حركة ، وأن الحركة في سكون . يبقى الغرض الثالث وهو الصحيح ، والجدل هو الذي يتبين ملاءمة المثل بعضها لبعض ، وهو رأس العلوم يجعل العلم ممكناً لأنه يرى المثل مترتبة فى أنواع وأجناس أى يرى بعضها مرتبطاً بالبعض بواسطة مثــل أعلى وأعم ، وهذه مرتبطة كذلك بمثل أعلى وأعم وهكذا إلى مثال أول قائم فوقها جميعاً هو الخير بالذات. ويرى مبادئ العلوم مترتبة من الأخص إلى الأعم حتى يصل إلى مبدأين أساسيين هما مبدأ عدم التناقض ومبدأ العلية . الأول قانون الفكر بین بنفسه لا یقام علیه برهان ولا اعتراض و یقوی استمساکنا به إذا نظرنا إلى ما يترتب على إنكاره من نتائج هي النتائج التي ينتهي إليها بر وتاغوراس وأضرابه ، ومبدأ العلية قانون التغير وهو على شكلين : مبدأ العلة الفاعليـــة والعلة الغائية .. و يضع الجدل هذه العلاقات في أحكام . فالحكم الذي يعني أن الشيء هو هو ، وفى آن واحد شيء آخر ( المحمول ) يعنى أن المثال الواحد يشارك في مثال آخر ( وفى غيره ) مع بقائه هو هو ، والعلم استقصاء هـذه المشاركات بين المثل ، قان أضاف مثالاً لمثال مشارك فيه كان صادقاً ، و إن ألف مثالين ليس بينهما مشاركة كان كاذباً (١) .

 حيف يمكن الحكم الكاذب أو الخطأ ؟ إن الحكم الكاذب يعبر عما ليس موجوداً واللاوجود غير موجود ، فلا يمكن أن يكون موضوع فكر أو إحساس أو قول . كيف يمكن أن تتصور النفس (بالمحمول) غير ما تتصور (بالموضوع) فلا تعلم ما تعلم أو تعلم ما لا تعلم ؟ شــغلت المسألة أفلاطون فعالجها فى « تيتياتوس » وعاد إِليهـا فى « السوفسطائى » . قال فى المحاورة الأولى : ينشأ الخطأ عندما نحاول أن نوفق بين إحساس ومعنى سـابق محفوظ في النفس ، كما إذا رأيت سقراط فأضفت هذه الرؤية إلى صورة تيودورس و بالعكس ، فليس الخطأ معرفة كاذبة بل ذكراً كاذباً وتنافراً بين المعرفة الحسية والمعرفة التذكرية . ولكن ما القول إذا كان الطرفان فكرتين مثل أن ٥ + ٧ = ١٢ ؟ النفس تخطىء فى اختيار أحد الطرفين من بين المعانى المحفوظة كما يخطىء الذى يتناول يمامة من قفص وهو يطلب حمامة . ولكن أليس هذا عوداً الى الصعوبة الأولى وهي أن النفس تعلم ما لا تعلم أو لا تعلم ما تعلم ؟ وينتهي الحوار من غير حل ولا يحل الإشكال إِلا في « السوفسطاني » فيهتدى أفلاطون إلى أن اللاوجود قد يعنى ما هو نقيض الوجود وما هو لا وجود ما ، وأن اللاوجود فى الحكم هو من النوع الثاني ؛ فحينها نتحدث عن اللاكبير نقصد الصغير أو المساوى ، أي نقصد وجوداً هو غير الكبير ؛ فالخطأ تفصيل أو تركيب حيث لا ينبغي بين أطراف وجوديَّة ، وفى الخطأ يقع الفكر على وجود هو غير الوجود المقصود ويعلم نوعاً من العلم . — وقد كان لهذا التمييز بين معنيي اللاوجود شأن كبير فإنه مهد السبيل لقول أرسطو إن الوجود يطلق على أيحاء عدة ولحل إشكالات بارمنيدس

<sup>(</sup>۱) بارمنیدس والسوفسطائی فی مواضع مختلفة — فیدون ص ۱۰۳ — ۱۰۰ .

ح – كيف يستكشف الجدل العلاقات بين المثل ليؤلفها في أحكام ؟ و بعبارة أخرى كيف يرتب المثل في أجناس وأنواع فيتصور العالم المعقول على حقيقته ؟ بالنزول من أرفع المثل إلى أدناها — وهذا هو الجدل النازل ، ووسيلته القسمة ، فإن قسمة الجنس ممكنة بخاصيات نوعية تنضاف إليه فتضيق ما صدقه ، وتجعل فيه أقساماً مختلفة لها أسهاء مختلفة وتشترك مع ذلك في معني واحد(١). وللقسمة قواعد تتبع ومخاطر تجتنب : يجب أن تطابق طبيعة الشيء فلا تقسم إلا حيث تقتضى الطبيعة القسمة كما يجزأ الحيوان في مفاصله من غير تهشيم ، و يجب أن تكون تامة فتستخرج من الجنس نوعين أو ثلاثة ومن كل منهما صنفين أو ثلاثة حتى تنتهي إلى البسائط . أما ما يتحرز منه فهو اعتبار المركب بسيطاً والعرضى جوهريا . والقسمة المثلى هي الثنائية كأن نقول : السياسة عــلم والعلم نظرى وعملي والسياسة تدخل في الطائفة الأولى ، والعلم النظري علم يأم وعلم يقرر والسياسة تدخل في الطائفة الأولى وهكذا حتى يتعين معنى السياسة (١) ، أوكاأن نحاول تعريف السوفسطائي فنمضى من قسمة إلى أخرى حتى نبلغ إلى التعريف الذي لا ينطبق إلا عليه (٢) . فالقسمة تبدأ من اللامعين وتتدرج الى التعيين أى أنها تتأدى من وحدة الجنس الى كثرة الأنواع ومن وحدة المبدأ الى كثرة النتأج ، فالجدل النازل منهج مكمل للجدل الصاعد وهو آمن منه وأكفل باستيعاب الأقسام جميعاً .

حذا إيجاز لأبحاث أفلاطون في المعرفة فيها منطق وفيها ميتافيزيقا كما
 قلنا : أخذ الحد والاستقراء عن سقراط وتعمق في تفسير الحكم واكنه أقامه على

<sup>(</sup>١) الجمهورية ص ٤٣٧ .

<sup>(</sup>Y) السياسي ص ۲۰۸ — ۲۲۷ .

<sup>(</sup>٣) السوفسطائي ص ٢١٨ — ٢٣١ .

مشاركة المثل بعضها في بعض وهي أغمض من مشاركة المحسوسات في المثل ، واقترب من القياس بالقسمة الثنائية ؛ فإنها عبارة عن وضع علاقة بين طرفين بواسطة طرف ثالث علاقته بهما معاومة ، ولكنها لا تشبه القياس إلا من بعيد كما سيبين أرسطو (٥٠ ﻫ). ونظر في أصول المعرفة نظراً دقيقاً عميقاً و بلغ إلى عالم معقول هو أساس المعرفة والوجود المحسوس ، فكان وضعه المثل جواهر قائمة بأنفسها توكيداً لهذا الوجود الأعلى لفت به الإنسانية بقوة إلى الفرق بين الجزئي والكاي والحسوس والمعقول فلن تنسى الإنسانية هذا الفرق ، غير أنه في أواخر أيامه وفي دروســـه الشفوية مال عن سقراط الى الفيثاغورية فاستبدل الأعداد بالمثل وتابعه تلاميذه الأولون حتى قال أرسطو مؤرخ هذه المرحلة الأخيرة : « لقد أصبحت الرياضيات عند فلاسفة العصر الحاضركل الفلسفة ولو أنهم يقولون أنها انمــا تدرس لأجل الباقي »(١) ، فكا نه في محاولته الناوغ إلى المعقولية التامة أراد أن يلغي المادة الكثيفة المستعصية على التجريد والتعقل وأن يرد الوجود كله اعداداً ونسباً عددية فيلغى الظن من المعرفة ولا يستبقى غير العلم فى شكاه الرياضي ، وسيظل هــذا الهدف مطمح أنظار كثيرين من المفكرين يكفي أن نذكر منهم ديكارت لندل على شدة جاذبية هذه الوجهة .

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة م ۱ ف ۹ ص ۹۹۲ ع ۱ س ۳۳ — ۳۵ ، وانظر أيضاً عن هذه المرحلة الأخيرة المفالتين ۱۳ و ۱۶ من الكتاب المذكور

### *الفصل لثالث* الوجود

بنز که

٤٣ — الله :

ا — نظرية أفلاطون في الوجود مماثلة لنظريته في المعرفة بمعنى أنها تصعد من المحسوس إلى المعقول وتخضع الأول للثاني . وقد قص حكاية حاله بإزاء العلم الطبيعي فقال ما خلاصته ( بلسان سقراط ): لما كنت شابًّا كثيراً ما قاسيت الأمرين في معالجة المسائل الطبيعية بالمادة وحدها على طريقة القدماء. وسمعت ذات يوم قارئاً يقرأ في كتاب لأنكساغورس « هو العقل الذي رتب الكل وهو علة الأشياء جميعاً » ففرحت لمثل هذه العلة وتناولت الكتاب بشذف ، ولكنى ألفيت صاحبه لا يصيف للعقل أى شأن في العلل الجزئية لنظام الأشياء ، بل بالصد يذكر في هذا الصدد أفعال الهواء والأثير والماء وما إليها ، مثله مثل رجل يبدأ بأن يقول إن سـقراط في جميع أفعاله يفعل بعقله ثم يعلل جلوسي هنا ( في السجن ) بحركات عظامي وعصلاتي ، ويعلل حديثي بفعــل الأصوات والهواء والسمع وما أشبه ، ولا يعني بذكر العلل الحقة وهي : لما كان الأثينيون قد رأوا أحسن أن يحكموا على ، ورأيت أنا أحسن أي أقرب إلى العدالة أن أتحمل القصاص الذي فرضوا على"، فقد بقيت في هذا المكان ، ولولا ذلك لكانت عظامي وعضلاتی منذ زمن طویل فی میغاری أو فی بویتیا حیث کان قد حملها تصور آخر الأحسن. فتسمية مثل هذه الأشياء عللاً منتهى الصلالة. أما إن قيل لولا العضلات والعظام فلست أستطيع تحقيق أغراضي فهذا صحيح ، وعلى ذلك فما هو

علة حقًّا شيء وما بدونه لا تصير العلة علة شيء آخر (١) ». والعلة الحقة عاقلة تلحظ معلولها قبل وقوعه وترتب الوسائل إليه ، فإن شيئاً لا يفعل إلا إذا قصد (أو قصد به) إلى غاية ، والغاية لا تتمثل إلا في العقل ، وعند هذه الصخرة يتحطم كل مذهب آلى . ولما كان « الموجود الوحيد الكفء للحصول على العقل هو النفس (٢) . كانت العلل العاقلة نفوساً تتحرك حركة ذاتية ، وكانت المادة شرطاً لفعلها أو علة نانوية خلوا من العقل تتحرك حركة قسرية وتعمل اتفافاً ، إلا أن تستخدمها العلل العاقلة وسيلة وموضوعاً وتوجهها إلى أغماضها (٣) . والنفس غير منظورة بينها العناصر والأجسام جميعاً منظورة (١) . فيبلغ أفلاطون من هذا الطريق الى عالم معقول يصفه بأنه إلهي لاشتراكه في الروحية والعقل ، ولكنه يعين فيه مراتب و يضع في قمته الله .

— يبرهن أفلاطون على وجود الله من الوجهةين المتقدمةين : وجهة الحركة ووجهة النظام ، فمن الوجهة الأولى يقرر أن الحركات سبع : حركة دائرية ، وحركة من يمين إلى يسار ، ومن يسار إلى يمين ، ومن أمام إلى خلف ، ومن خلف إلى أملم ، ومن أعلى إلى أسفل ، ومن أسفل إلى أعلى . وحركة العالم دائرية منظمة لا يستطيعها العالم بذاته ، فهى معلولة لعلة عاقلة ، وهذه العلة هى الله أعطى العالم حركة دائرية على نفسه وحرمه الحركات الست الأخرى وهى طبيعية ، أعطى العالم حركة دائرية على نفسه وحرمه الحركات الست الأخرى وهى طبيعية ، فنعه من أن يجرى بها على غير هدى (٥) . ومن الوجهة الثانية يقول إن العالم آية فنية غاية فى الجال ، ولا يمكن أن يكون النظام البادى فيما بين الأشياء بالإجمال فنية غاية فى الجال ، ولا يمكن أن يكون النظام البادى فيما بين الأشياء بالإجمال

<sup>(</sup>١) فيدون ص ٩٦ (ه) — ٩٩ ( ج) .

<sup>(</sup>۲) ثیماوس ص ۲۶ (د) .

<sup>(</sup>٣) انظر أيضاً الفوانين م ١٠ ص ٨٩٤ — ٨٩٦ .

<sup>(</sup>٤) ثيماوس ص ٢٦ (د) .

<sup>(</sup>ه) ثیماوس ۳۴ (۱) و ۴۴ (ب) .

وفها بين أجزاء كل منها بالتفصيل نبيعة علل اتفاقية كرولكنه صنع عقل كامل توخى الحير ورتب كل شيء عن قصد المكربويمك برهان آكمر: فقد رأينا أفلاطون يضع المثل لأنه وجد المحسوسات تتفاوت في صفاتها ، فَدَلَّهُ هذا التفاوت على أن الصفات ليست لها بالذات ولكنها حاصلة في كل منها كالمشاركة فيها هو بالذات ، وخص بالذكر مثال الجمال في المأدبة ، ومثال الخير في الجهورية ، فقال عن الأول: إنه علة الجمال المتفرق في الأشياء ، والمقصد الأسمى للإرادة في نزوعها إلى المطلق ، والغاية القصوى للعقل في جدله ، لا يوصف ، أي لا يضاف إليه أي محمول لأنه غير مشارك في شيء ولكنه هو هو (٢) . وقال عن الثاني : في أقصى حدود العالم المعقول يقوم مثال الخير، هذا المثال الذي لا يدرك إلا بصعوبة، ولكنا لا ندركه إلا ونوقن أنه علة كل ما هو جميل وخيّر ، هو الذي ينشر ضوء الحق على موضوعات العلوم و يمنح النفس قوة الإدراك ، فهو مبدأ العلم والحق يفوقهما جمالاً مهما يكن لهما من جمال . هو أسمى موضوع لنظر الفيلسوف والغاية من الجدل تعلقه ، و إن جماله ليعجز كل بيان ، لا يوصف الا سلباً ولا يعين ايجاباً الا بنوع من التمثيل الناقص . وكما أن الشمس تجعل المرئيات مرئية وتهبها الكون والنمو والغـذاء دون أن تكون هي شيئاً من ذلك فإن المقولات تستمد معقوليتها من الخير، بل وجودها وماهيتها، ولو أن الخير نفسه ليس ماهية وانما هو شيء أسمى من الماهية بما لا يقاس كرامة وقدرة . اعلم أن الحير والشمس ملكان : الواحد على العالم المعقول والآخر على العالم المحسوس<sup>(٣)</sup>». ومقصد أفلاطون واضح، هو أن التفسير النهائي للوجود هو «أن الحير رباط كل شيء وأساسه (١) » من حيث

<sup>(</sup>١) ثماوس ص ۲۸ (۱) - ۲۹ (۱).

<sup>(</sup>٢) المأدنة ص ٢١٠ -- ٢١١ .

<sup>(</sup>٣) الجمهورية م ٦ و ٧ فى مواضع مختلفة وبالأخص ض ٥٠٦ — ٥٠٩ .

<sup>(</sup>٤) فيدون ص ٩٩ (ج) .

أن العلة الحقة عاقلة وأن العاقل يتوخى الخير بالضرورة . ح - فالله روح عاقل محرك منظم جميل خير عادل كامل بسوط فيه ، ثابت لا يتغير ، صادق لا يكذب ، ولا يتشكل أشكالاً مختلفه / كما لم هوميروس ومَن حذاً حذوه من الشعراء (١) . وهو كله في حاضر مستدر /فإر أُقِسَامَ الزمان لا تلائم إلا المحسوس ، ونحن حينما نطلق المـاضي والمسـتقبل الجوهر الدائم فنقول كان وسيكون ندل على أننــا نجهل طبيعته ، إذ لا يلائمًا سوى الحاضر (٢) . وهو معنى بالعالم بخــلاف ما يدعيه السوفسطائيون محتجيل بنجاح الأشرار ، فإن الله إن كان لا يعني بسيرتنا فذلك إما لأنه عاجز عن ضبط الأشياء وهذا محال، و إما لأن انسيرة الإنسانية أتفه عنده من أن تستحق عنايته وهذا محال كذلك لأن كل صانع يعلم أن للأجزاء شأنها في المجموع فيعني بها فهل يكون الله أقل علماً من الانسان ؟ إن ساعة الأشرار آتية لا محالة . هذا عن الشر الخلق أما الشر الطبيعي فو لهو في ذاته إلا نقص في الوجود أو خير أقل ؛ هو ضد يتميز به الخير كما يتميز الصدق بالكذب ، لم يرده الله بل سمح به فداء للخير الفائض على العالم ، و يستحيل أن يكون العالم المصنوع خيراً محضاً فيشابه ،وذجه الدائم ، هو إذن ناقص ولكنه أحسن عالم ممكن . وعناية الله تشمل الكايات والجزئيات أيضاً بالقدر الذي يتفق مع الكليات ، وتحن نرى الطبيب يراعي الكل قبل الجزء، والفنان يدبر أفعاله على مقتضى الغاية ويرمى إلى أعظم كمال ممكن الكل فيصنع الجزء لأجـل الكل لا الكل لأجل الجزء ، كذلك حال الصانع الأكبر، فإن تذمر الانسان فلا نه يجهل أن خيره الخاص يتعلق به و بالكل معاً على مقتضى قوانين الكل . فوجود الله وكماله وعنايتــه حقائق لا ريب فيهــا

<sup>(</sup>۱) الجمهورية م ۲ ص ۲۷۹

<sup>(</sup>٤) تياوس ص ٣٧ (ه)

وإنكارها جملة أو فرادى جريمة ضد الدولة يجب أن يعاقب عليها القضاء لأن هذا الإنكار يؤدى مباشرة إلى فساد السيرة فهو اخلال بالنظام الاجتماعى. وقد ينكر المرء الله بتاتاً ، وقد يؤمن به و ينكر عنايته ، وقد يؤمن به و بعنايته و ينكر كاله وعدالته فيتوهم أنه يستطيع شراء رضائه بالتقدمات والقرابين دون النية الصالحة . والبدعة الثالثة أشنع من الثانية لأن الإهانة فيها أعظم ، والثانية أشنع من الأولى لنفس السبب فإن انكار الله أهون من انكار عنايته مع الإيمان به ، وانكار العناية أهون من تصور الله مرتشياً . الأولى والثانية جديرتان بالمناقشة ، أما الأخيرة فأحق بالسخط منها بالتفنيد (١) .

#### ٣٥ – الطبيعة:

1 — لما أراد أفلاطون أن يبين كيف تحقق النظام في العالم وحصلت الصور الكلية في الأجسام ، أنطق « تياوس » الفيثاغوري بقصة التكوين . و إنما أورد آراءه على لسان واحد من الفيثاغوريين لأنها قائمة على مبادىء عقلية رياضية ، و إنما آثر القصة على الحوار والخطاب ليدل على أن العالم المحسوس لا يوضع في قضايا ضرورية ، وأن العقل البشري لا يستطيع أن ينفذ إلى أغراض الله في الطبيعة ؛ فليس أمامه إلا الظن والتشبيه (٢) . قال ثياوس : كل ما يحدث فهو يحدث بالضرورة عن علة ، والعالم حادث قد « بدأ من طرف أول » لأنه عصوس ، وكل ماهو محسوس فهو خاضع للتغير والحدوث وله صانع . ولما كان

<sup>(</sup>۱) القوانين م ۱۰ — هذه المقالة مرجع هام يقول فيها أفلاطون إن للألحاد مصدرين كبيرين : الواحد دعوى الطبيعيين أن العالم وجزئياته بما فيها النفوس نتاج حركة العناصر المادية غير العاقلة ، والآخر دعوى السوفسطائيين أن المبادئ الحلقية وضعية وأن ليس هناك خير وشر بالذات ، ثم يمضى في البرهنة على وجود الله — وعنايته — وعدالته . وهو يذكر الآلهة بالجمع ، وسنعرض لهذه المسألة فيا بعد

<sup>(</sup>۲) ثباوس ص ۲۹ (ج) و ۶۸ (حد) و ۹ه (د).

الصانع خيّراً والخيّر بريئاً من الحسد فقد أراد أن تحدث الأشياء شبيهة به على قدر الإمكان ؛ فرأى أن العاقل أجمل من غير العاقل ، وأن العقل لا يوجد إلا في النفس ؛ فصوّر العالم كائناً حيًّا عاقلاً لا على مثال شيء حادث بل على مثال « الحي بالذات » (١) أجمل الأحياء المعقولة الحاوى في ذاته جميع هذه الأحياء ، كما أن العالم يحوى جميع الأحياء التي من نوعه . فالعالم واحد لأن صانعه واحد وَنموذجه واحــد ، وهوكل محدود ليس خارجه ما يؤثر فيه و يفسده فلا تصيبه شيخوخة ولا مرض ، وهو كروى لأن الدائرة أكل الأشكال ، متجانس يدور على نفسه فى مكانه . أما نفسه فهى سابقة على الجسم صنعها الله « من الجوهر الإِلْهِي البِسيط والجوهر الطبيعي المنقسم ومزاج من الأثنين » ؛ فـكانت غلافًا مستديراً للعالم تحويه من كل جانب ، وتتحرك حركة دائرية وتحرك الباقى ، وتدرك المحسوس المنقسم والمعقول البسميط ، وتنفعل بالسرور والحزن والخوف والرجاء والمحبة والكراهية ، وتملك أن تخالف قانون العقل فتصير شريرة حمقاءً وتضطرب حركتها فتنزل النكبات بالعالم . وأما جسم العالم فلما شرع الله يركبه خذ ناراً ليجعله مرئيًّا ، وتراباً ليجعله ملموساً ، ووضع الماء والهواء في الوسط<sup>(٢)</sup>. ب غيرأن هذه العناصر لم تكن كذلك منذ البدء، و إنما كان العالم في الأصل « مادة رخوة » أي غير معينة ، غامضة لا تدرك في ذاتها بل بالاستدلال ، كل ما نعقله عنها أنها موضوع التغير أو المكان والححل الذى تحصل فيه الصور المعينة ، لأنه إذا كان الأصلِ معيناً وكانت له صورة ذاتية فليس يفهم التغير الذاتي . وعلى ذلك فليست العناصر مبادىء الأشياء لأنها معينة من جهة ، ولأنها من حِهة أخرى تتحول بعضها إِلى بعض ، فيدلنا هذا التحول على أنهـا صور محتلفة

<sup>(</sup>١) طبقاً لنظرية المثل ولأنكل صانع إنمـا يحتذى مثالاً .

 <sup>(</sup>۲) تیماوس ص ۲۷ (د) — ۳۷ (ج)

تتعاقب في موضوع واحد غير معين في ذائه . ألست ترى أن ما نسميه ماء إذا تكاثف صار تراباً وحجارة ، و إذا تخلخل صـار هواءً ور يحاً ؛ وأن الهواء إذا اشتعل تحول ناراً ؛ وأن النار إذا تقلصت وانطفأت عادت هواءً ؛ وأن الهواء إذا تكاثف صار سحاباً وضباباً ؛ وأن هذه إذا تكاثفت جرت ماء ، وهكذا دواليك ؟ (١) . — هذه المادة الأولى كانت تتحرك حركات اتفاقية ، تلك الحركات الست التي قلنا أن الأشياء تتحرك بها اذا تركت وشأمها من غير نفس تدبرها . فاتحدت ذرّاتها على حسب تشابهها فى الشكل ، وألَّفت العناصر الأربعة : النار مؤلَّفة من ذرّات هرمية أي ذات أر بعة أوجه تشبه سن السهم، لذلك كانت أسرع الأجسام وأنفذها — والهواء مؤلَّف من ذرّات ذات ثمانية أوجـه أى من هرمين — والمـاء من ذرّات ذات عشرين وجهاً — والتراب أثقل الأجسام من ذرّات مكعبة . و بعد أن تنظمت المادة هذا النوع من التنظيم بتوزعها عناصر أربعة — وهو أقصى ما تستطيع أن تبلغ إليه بذاتها — ظلت العناصر مصطربة هوجاء «كما يكون الشيء وهو خــلو من الإله» حتى عيّن الصانع لـكل منها مكانه على ما ذكرنا ورتّب حركته (٢).

ح - ثم فكر الصانع فيا عسى أن يزيد العالم شبهاً بنموذجه ، ولما كان النموذج حيًّا أبديًّا فقد اجتهد أن يجعل العالم أبديًّا ، لكن لا كأبدية النموذج فإنها ممتنعة على الكائن الحادث ، فعنى بصنع «صورة متحركة للأبدية الثابتة » فيكان الزمان يتقدم على حسب قانون الأعداد ، وكانت الأيام والليالي والشهور والفصول ولم تكن من قبل . ورأى الصانع أن خير مقياس للزمان حركات الكواكب ، فأخذ ناراً وصنع الشمس والقمر والكواكب الأخرى مشتعلة

<sup>(</sup>١) تياوس ص ٨٤ -- ٧٥.

<sup>(</sup>۲) ثما**و**س ص ٥٢ — ٥٧ .

مستديرة وجعل لكل منها نفساً تحركه وتدبره ، ولما كان مبدأ التدبير إلهيئا بالضرورة فقد صنع هذه النفوس مما تخاف بين يديه بعد صنع النفس العالمية ؛ اللّ أنه جعل تركيبها أقل دقة من تركيب هذه فكانت أدنى منها مرتبة ولكنها إلهية مثلها عاقلة خالدة يأتيها الخلود لا من طيب عنصرها (وكان أفلاطون قد ذهب إلى هذا الرأى في المقالة العاشرة من الجهورية) بل من خيرية الصانع تأبى عليه أن يعدم أحسن ما صنع (١).

 خدمنها أعواناً تصنع نفوس الأحياء المائتين ، و إنما مست الحاجة إلى هذه النفوس لتتحقق في العالم جميع مراتب الوجود نازلة من أرفع الصور إلى أدناها وليكون العالم كلاُّحةًا ، و إنما وكل أمرصنعها إلى نفوس الـكو آكب لأن كل صانع يصنع ما عاثله ، والصانع الأول لا يصنع إلا نفوساً إله يه فلا يكون هناك التفاوت المطلوب أخذ إذن ما تخلف من الجوهرين الثاني والثالث وصنع من يجأ قسمه على الكواكب وَكُلُفَ آلْهُمُهَا أَنْ تَنْزُلُهُ أَجِزَاءً فَى أَجِسَامُ مَهِيأَةً لَقَبُولُهُ وَأَنِّ تَضْمُ إِلَيْهُ نَفْسِينَ مَأْتَنَتَيْنِ: احداها انفعالية والأخرى غذائية . أما الانفعالية فغضبية وشهوانية تحس اللذة والألم والخوف والإقدام والشهوة والرجاء يضعونها فى أعلى الصــدر بين العنق والحجاب لكي لا تدنس النفس الخالدة المستقرة في الرأس. وأما الغذائية فيضعونها فى أسفل الحجاب. فصنع الآلهة الرجل كاملا بقدر ما تسمح طبيعته. والرجل الصالح يعود جزء نفسه الحالد ، بعد انحلال هذا المركب ، الى الكوكب الذي هبط منه و يقضى هناك حياة سعيدة شبيهة بحياة إله الكوكب . أما النفس الشريرة فتولد ثانية امرأة ، فإن أصرت على شقاوتها ولدت ثالثة حيواناً شبيهاً بخطيئتها وهكذا بحيث لا تخلص من آلامها ولا تعود إلى حالتها الأولى حتى تغلب العقل

<sup>(</sup>١) تماوس ص ٣٧ -- ٣٩.

على الشهوة وتصعد السلم فترجع رجلا صالحاً . ودرجات هذا السلم المرأة فالطير فالدواب فالزحافات فالديدان فالأحياء المائية ، أوجدتها الخطيئة والجهالة نازلة بها نحو الأرض درجة فدرجة «وهكذا كان الأحياء في ذلك الزمان ، واليوم أيضاً ، يتحول بعضهم إلى بعض بحسب ما يكسبون أو يخسرون من العقل (١)». وأراد الآلهة أن يلطفوا أثر الحرارة والهواء في الإنسان ، مع ضرورتهما له ، وأن يوفروا له الغذاء ، فمزجوا جوهماً مماثلاً لجوهم الإنسان بكيفيات أخرى ، وأوجــدوا طائفة جديدة من الأحياء هي الأشجار والنباتات والبذور تحيا بنفس غذائيــة . وليست هذه النفس عاقلة ؛ ولكنها تحس اللذة والألم والشهوة فهي منفعلة وليست فاعلة ؛ إذ قد حرمت الحركة الذاتية فكانت جسما مثبتاً في الأرض (٢). ه - هذه خلاصة حديث تهاوس في مواضعه الفاسفية ، وهذا الحديث مثال آخر لنزعة أفلاطون التوفيقية وملكته التنسيقية ؛ فقد أخذ بالعقل الذي قال به أنكساغورس و بين عيب المذهب الآلى وأقام الغائية على أساس متين . ثم استبقى الآلية في الكليات والجزئيات حتى في الظواهر الحيوية كالاغتذاء وحركة الدم والتنفس والشيخوخة والموت (٣) ، وصور الأجسام جميعاً ، حيــة وغير حية ، مركبة من نفس العناصر متمشية على نفس القوانين لا يميزه في ذلك من ديموقر يطس إلاّ أن هذه الآلية خاضعة لتدبير الصانع يفرض عليهـا غاياته من خارج فتحققها هي بوسائلها الخاصة أي بحركة تلك المثلثات والأشكال الهندسية التي للعناصر . وأخِذ أفلاطون صفات العالم عن الإيليين — و بالأخص عن أكسانوفان – فجعله واحداً كرويًّا متناهياً حيًّا عاقلًا ، ولكنه استبقاه

<sup>(</sup>۱) تیماوس ص ۶۹ (ج) — ۷۱ (۱) و ۹۰ (ه) و ۹۱ (د) — ۹۲ (ج) وأيضاً فيدون ص ۸۰ (ه) — ۸۲ (ج) .

<sup>(</sup>۲) تیماوس ص ۷۷

<sup>(</sup>٣) تماوس ص ٧٧ -- ٨٢ وغيرها.

حادثاً متغيراً ، وأضاف الثبات والضرورة للعالم المعقول . ونبذ رأى الطبيعيين في الأجرام السهاوية وانحاز إلى العقيدة القديمة «كل ما هو سماوى فهو إلهى » وأقامها على افتقار الحركة الدائرية لمحرك عاقل ، فوفر بها حلقات في سلسلة الموجودات الروحية وأمكنة لخلود النفوس الإنسانية . وأخذ التناسخ عن الفيثاغوريين ، ومع أنه أضاف الإحساس للنبات فقد قصر التناسخ على الحيوان ، وكانوا يمدونه إلى جميع الأحياء ، و بني عليه فكرته الغريبة في التطور النازل من الرجل إلى المرأة الى أدنى أنواع الحيوان تبعاً للخطيئة ونقص العقال ، فكان أميناً لمبدئه إن النقص تضاؤل الكال » .

و — يَبُقَى مسألتان . الواحدة : ما معنى حدوث العالم فى القصة ؟ والأخرى : ما هي بالضبط فكرة الله عند أفلاطون بعد ما رأينا من اشتراك الألوهية وكثرة الآلهة ؟ أما عن المسألة الأولى فالواقع أن أسلوب هذه القصة غير مألوف في الفلسفة اليونانية ، حتى لقد قال أرسطو: « إن الأقدمين جميعاً ما عدا أفلاطون اعتقدوا أن الزمان قديم ، أما هو فقد جعله حادثاً إِذ قال إنه وجد مع الساء و إن السهاء حادثة »(١) . وقد مر بنا ذلك ورأيناه يضع دوراً خاضعاً للآلية البحتة قبل تدخل الصانع ، فيكون مقصوده على الأقل أن العالم حادث في الزمان من حيث الصورة . وإذا اعتبرنا قوله : إن النفس العالمية سابقة على جسم العالم وإنها مصنوعة ، لزم أن جسم العالم مصنوع أيضاً ، وأن العالم حادث مادة وصورة ، فأخذنا عبارته « العالم ولد و بدأ من طرف أول » بحرفيتها . على أن تلاميذه الأولين ومن جاء بعدهم من الأتباع قد عارضوا أرسطو في إجرائه الكلام على ظاهره ، وقالوا : إن « تيماوس » قصة و إن للقصة عنــد أفلاطون حكماً غير حكم الحوار والخطاب ، و إن الغرض من تصو يره العالم مبتدئًا فى الزمان ، ومن قوله « قبل

<sup>(</sup>۱) السماع الطبيعي م ٨ ف ١ ص ٢٥١ع ب س ١٤ - ١٩٠٠

و بعد » سهولة الشرح فقط . والحق أن فكرتى حدوث العالم والإبداع من لا شيء لم تكونا معروفتين لليونان ، ولا يوجد فى كتب أفلاطون نص يسمَح محل هذا الإشكال ، ولكنها جميعاً ناطقة بأن النظام من الله ، وهذا كاف لإقامة المذهب الروحى .

` ز — ولكن ما الله عند أفلاطون ؟ فقد قيل من ناحية : إن إرسال الكلام على الصانع قصةً رمزية يجيز القول أن ليس الصانع شخصاً قائمًا بذاته ، ولكنه يمثل ما للمثل من قدرة وعلية في المادة . والرد على هـذا التأويل أن نفس البرهان وارد في « القوانين » وهي ليست قصة . وقيل من ناحيَّة أُخرى إن كل شيء عند أفلاطون إله أو إلهٰي : المثل ومثال الجير ومثال الجال ، والصانع والنموذج الحيى بالذات ، والنفس العالمية والجزء الناطق من النفس الإنسانية ، وآلهة الكواكب ، وآلهة الأولمب والجن (١) ، فأين الله بين هؤلاء ؟ وكيف وحدنا الصانع ومثال الخير ومثال الجمال ، ولم يقرب أفلاطون بينهم ، بل تركهم متفرقين ؟ مفتاح الجواب ما أشرنا إايــه من اشتراك لفظ الله والإلهٰى فى لغته ، وهو يقصد « مبدأ التدبير » متمايزاً من المادة كل التمايز ، فحيثما وجد التـــدبير والنظام وحد العقل ووجدت الألوهية أي الروحية ولكن متفاوتة بتفاوت الوجود ، فالنفس الكلية وآلهة الـكواكب (وأفلاطون لا يذكر آلهة الميثولوجيا إلا تسامحاً و بشيء من التمكم ظاهر ) مدينون للصانع بوجودهم وخلودهم ، فهم آلهة باشتراك الاسم فقط. أما الصانع والخير والجمال والنموذج فتوحيدهم لا يكاف كبير عناء ، فهم من جهة موضوعون على قدم المساواة كل في قمة نوع أو « مقولة » : الصانع الفاعل الأول ، والخير عاية العقل القصوى ، والجمال المطمح الأسمى للإرادة ، والنموذج أول المثل وحاويها جميعاً . وهم من جهة أخرى موصوفون بعضهم ببعض : الصانع

<sup>(</sup>١) الجن عنده وسط وواسطة بين الآلهة والبشر متصنمون بالحـكمة والحير .

خير ومثال الخير مصدر المثل والنموذج محلها ، وكلهم جميل وكلهم أجمل الموجودات . فالله الصانع من حيث هو علة فاعلية تطبع صور المثل فى المادة «على نحو يصعب وصفه » ، وهو النموذج من حيث هو علة نموذجية تحتذى ، وهو الجمال والخير من حيث هو علة عائية تحب وتطلب . هم صفات لواحد ميزها أفلاطون بحسب المناسبات ، وكان همه موجهاً لوضع المذهب الروحى ضد الطبيعيين والسوفسطائيين ولم يكن لمسألة التوحيد فى أيامه مثل ما صار لها من الأهمية فيما بعد ، فلما أحل الأعداد محل المثل فى دروسه الأخيرة عبر عن الله بالواحد «الواحد بالذات» .

المرد النفس الإنسانية: ﴿ ﴿ النَّفْسُ الْإِنْسَانِيةَ : ﴿ ﴿ النَّفْسُ الْإِنْسَانِيةَ : ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُولِيلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

ا — رأينا نظرية المثل تتصمن القول بالنفس موجودة قبل اتصالها بالبدن من حيث أن هذه المثل ليست متحققة في التجرية بما هي مثل ولا مكتسبة بالحواس فلا بد من قوة روحية تعقلها أو بالأحرى تذكرها بعد أن عقلتها في عالم عائلها . ورأينا تفسير الحركة يرجع إلى مبدإ غير مادى يتحرك بذاته و يحرك المادة ، وهذا التفسير ينطبق على العالم بالإجمال وعلى كل جسم بالخصوص و إذن فللإنسان نفس . قد يقول قائل : ما النفس الا توافق العناصر المؤلفة للبدن وليس لها وجود ذاتى و إنما هي كالننم بالإضافة إلى الآلة والأوتار (١) . ولكن التوافق والننم نتيجة والنتيجة لا تباين المقدمات والنفس تدبر البدن وتتحكم في الأعضاء وتقاوم البدن بالإرادة متى كانت حكيمة ولم يكن ذلك ليتأتى لوكانت النفس نتيجة تناسق عناصره وطبائعه فليست نغاً ولكنها الموسيقي الخفي الذي يحدث النغم وعلى ذلك فالنفس حقيقة لاريب فيها يدل على وجودها تذكر المثل وحركة الجسم وعلى ذلك فالنفس حقيقة لاريب فيها يدل على وجودها تذكر المثل وحركة الجسم وتدبيره بمقتضى الحكمة .

<sup>(</sup>١) فيدون ص ٨٥ – ٨٦ . وانظر ما ذكرناه في عدد ١٣ (ج) .

<sup>(</sup>۲) فيدون ص ۹۲ - ۹۰.

 على أن رأى أفلاطون فى ماهية النفس وعلاقتها بالجسم لا يخلو من التردد والغموض . فهي المحاورة الواحدة (فيدون) يحد النفس تارة بأنها فكر خالص وطوراً بأنها مبدأ الحياة والحركة للجسم دون أن يبين ارتباط هاتين الحاصتين ولا أيتهما الأساسية . كذلك الحال في علاقة النفس بالجسم فتارة يعتبرها متمايزين تمام التمايز فيقول إن الإنسان النفس و إن الجسم آلة ، وتارة يضع بينهما علاقة وثيقة فيذهب إلى أن الجسم يشغلها عن فعلها الذاتي ( الفكر ) و يجلب لها الهم بحاجاته وآلامه وأنهها هي تقهره وتعمل على الخلاص منه (١) دون أن يبين ماهية هذا التفاعل ، بل هو يذهب بهذا التفاعل إلى حد علاج الجسم بالنفس والنفس بالجسم (٢) وقيام الشعور والإدراك في النفس عنــد أَثَّاثُر الجسم بالحركة المادية على ما بين هـذه الحركة والظاهرة النفسية من تباين -وفى الجمهورية يرد الأفعال النفسية إلى ثلاثة : الإدراك والغصب والشهوة ويسأل: هل يفعل الإنسان بمبادئ ثلاثة مختلفة أم أن مبدأ واحداً بعينه هو الذي يدرك و يغضب و يحس لذات الجسم ؟ فيقرر أن المبادئ عدة لأن شيئًا ما لا يُحدث ولا يقبل فعلين متضادينِ في وقت واحدومن جهة واحدة ، فلا يضاف إليــه حالات متضادة إلا بتمييز أجزاء فيه فيجب أن نميز فى النفس جزءاً ناطقاً وجزءاً غير ناطق لما نحسه فينا من صراع بين الشهوة تدفع إلى موضوعها والعقل ينهى عنه . ولنفس السبب يجب أن نميز في الجزء غير النطق بين قوتين ها الغضب والشهوة : الغضب متوسط بين الشهوة والعقل ينحاز تارة إلى هـذا وطوراً إلى تلك ، ولكُّنه يثور بالطبع للعدالة ونحن لا نغضب على رجل مهما يسبب لنا من أَلَمْ إِذَا اعتقدنا أَنَّهُ عَلَى حَقَّ ، لذلك كَثَيراً مَا يَنَاصِرُ الغَضِبِ العَقَلِ عَلَى الشَّهُوة

<sup>(</sup>۱) فیدون ص ۱۶ — ۲۳.

<sup>(</sup>۲) تیماوس ص ۸۲ — ۸۹.

ويعينه على تحقيق الحكمة في ما هو خلو من العقل والحكمة (١) . وهذا كلام لاغبار عليه إذا أريد به تمييز قوى ثلاث في النفس الواحدة ، ولكنا رأينا أفلاطون في «تيماوس» يضع في الإنسان ثلاث نفوس ويعين لكل منها محلاً في الجسم في رئيد الى صعو بة التوفيق بين النفوس الثلاث . وبينا هو في «فيدروس» يشبه النفس في حياتها السماوية الأولى بمركبة مجنحة الحوذي فيها العقل والجوادان الإرادة والشهوة (٢) إذا بكلامه في «تيماوس» يشعر أن الغضبية والشهوانية صنعهما الآلهة للحياة الأرضية والوظائف البدنية .

ح - وقد اختص أفلاطون مسألة الخلود بقسط كبير من عنايته . ذكرها فى جميع كتبه وخصص لهـا « فيدون » وكان يحس إحساساً قويا بخطورتها ووجوب بحثها . وبحن مجد فى « فيدون » ثلاثة أدلة على خلود النفس : يبدأ أفلاطون بأسهلها تناولاً وهو التناسخ وتداول الأجيال البشرية ، تلك العقيدة القديمة الأرفية الفيثاغورية ، فيقول: إذا كان صحيحاً أن النفس التي تولد في هذه الدنيا تأتى من عالم آخر كانت قد ذهبت إليه بعد موت سابق وأن الأحياء يبعثون من الأموات ، ينتج لنا أن النفس لا تموت بموت الجسم . — ولكن هذا تسليم برأى متواتر لا تدلیل ، لذلك يحاول ر بط هــذا الرأى بقضیة كبرى واستخراجه منها نتيجة ً لازمة فيقول: إذا نظرنا في التغير بالإجمال — وهو قانون العالم المحسوس — وجدناه تبادلاً دائراً بين الأضـداد يتولد الأكبر من الأصغر والأحسن من الأسو إو بالعكس، فتصح لدينا العقيدة القديمة بأن الحياة تبعث من الموت، ولولم يكن الأمركذلك لكانت الأشياء قد انتهت إلى السكون المطلق و إذن فقد كانت النفس قبل الولادة وستبقى بعد الوت . ويتأيد هذا الدليل من

<sup>(</sup>١) الجمهورية م ٤ ص ٤٣٦ -- ٤٤٠.

<sup>(</sup>۲) ص ۲٤٦.

ناحية أخرى: ذلك أن هناك ضدين ها العلم والجهل، و بعثا من نوع آخرهو تذكر المثل بعد نسيانها ، فإذا كانت النفس قد عرفت المثل قبـل هبوطها إلى الأرض فليس ما يمنع بقاءها بعد الموت (١) . - والدليل الثاني يدور على تعقل المثل : فإن هذه بسيطة ومن ثمت فهي ثابتة إذ أن المركب هو الذي ينحل إلى بسائطه و يتحول ، أما البسيط فلا يجوز عليه تحول أو انحلال ، فلا بد أن تكون النفس التي تعقل المثل شبيهة بها على حسب القول القديم « الشبيه يدرك الشبيه » وعلى ذلك فالنفس بسيطة ثابتة (٢) . « و يسكت سقراط و يسكت الجيع و بعد هنيهة يقول سيمياس: إن العلم بحقيقة مثل هـذه الأمور ممتنع أو عسـير جدا في هذه الحياة واكن من الجبن اليأس من البحث قبل الوصول إلى آخر مدى العقل فيجب إما الاستيثاق من الحق و إما — إن امتنع ذلك — استكشاف الدليـــل الأقوى والتذرع به في اجتياز الحياة كما يخاطر المرء يقطع البحر على لوح خشب، ما دام لا سبيل لنا إلى مركب أمتن وآمن أعنى إلى وحي إلهي » ( ص ٨٥ ) . و يقول قابس: إن كل ما يلزم من الدليل الأول بفروعه الثلاثة هو أن النفس كانت قبل الولادة ، ومن الثاني أنها شبيهة بالمثل ، فَمَن هذين الوجهين لا تتنافي خصائصها مع البقاء ، أما البقاء نفسه فلم يتم الدليل عليه إذ من يدر بنا ؟ لعل النفس تفنى بتلاشى قوتها بعد أن تكون تقمصت أجساماً عدة <sup>(٣)</sup> . هنا يلجأ أفلاطون إلى نظريته في المشاركة ويقدم دليلاً ثالثاً فيقول: لما كانت النفس حياة فهي مشاركة في الحياة بالذات ومنافية للموت بالطبع ، وليست تقبل الماهية ما هو ضد لها

<sup>(</sup>۱) ص ۷۰ — ۷۷

<sup>(</sup>۲) ص ۷۸ — ۸٤ . وهــذا الدايل وارد فى الجمهورية بفرعين : النفس بسيطة لا تنحل بانحلال الجسم — النفس تعقل المثل الدائمة فهى دائمة مثلها (م ١٠ ص ٦٠٨ وما بعدها ) .

<sup>(</sup>۲) ص ۸٦ — ۸۸.

فالنفس لا تقبل الموت (١) . — فيقتنع قابس و يعلن سيمياس أنه مقتنع أيضاً إلا أن شعوره المزدوج بعظم المسألة و بالضعف البشرى يضطره لبعض التحفظ بإزاء هذه الأدلة على وجاهتها ، فيسلم له سقراط بحقه فى هذا التحفظ و يزيد قائلاً : بل إن المقدمات أنفسها مفتقرة لبحث أوكد (٢) .

ء ﴿ وَإِذَا رَحْنَا نَحُنَ نَقُومٌ أَدَلْتُهُ وَنَمْتَحَنَّ مَقَدَمَاتُهَا كَمَا يُرِيدُ وَجَدَنَا الأُول يسلم بالدور تسلياً ، فلا يحاول دعمه حتى يقع فى غلط هو أشبه بالمغالطة حين يدعى أن الضد يخرج من الضد وكالامه يدل فقظ على أن الضد لا ينقلب إلى ضده حتى يتلاشى أولاً كالحار والبارد أو يكسب أو يخسر شيئا كالصغير يصير كبيراً و بالعكس . أما التذكر فليس التفسير الوحيد لتعقل الكليات فقد نجردها من الجزئيات علىمذهب أرسطو . وأما أن النفس حياة وحركة فلا يدل قطعاً على بقاء النفوس إلا إذا صح أن الحركه والحياة لها بذاتها أو أن مشاركتها فى الحياة بالذات لا يجوز أن تكون مؤقتة كسائر المشاركات أو أن بقاء العالم قضية ضرورية . يبقى تُعقل المثل وهو الدليل الأقوىَ فيما نرى فإنه ينظر للنفس فى ذاتها لا بالإضافة للجسم وللطبيعة ويراها روحية تدرك الروحيات وتتوق إليها وتعلم ما بينها وبين المادة من تغاير وأنحياتها الخاصة لا تتحقق تماماً إلا بخلاصها من المادة في عالم روحي مثلها: وهذا لب عقيدة أفلاطون وماعداه محاولة لتوكيدها ، وسواء أفلحت هذه المحاولة أم أخفقت فالعقيدة ثابتة « يدافع عنها بشدة » (٢) هي ثابتة من مذهبه بأكله إذ يستحيل

<sup>(</sup>۱) ص ۱۰۰ — ۱۰۷. وفی « القوانین » (م ۱۰۰ ص ۱۰۰ — ۱۹۹ ) يعرض دليلا مستمداً من تعريف النفس بأنها مبدأ متحرك بذاته محرك للجسم فيقول من ناحية : إن ما يتحرك بذاته فهو خالد من حيث أنه لا يوجد فيه ولا في غيره ما يقف حركته — ومن ناحية أخرى : النفوس علة الحركات الطبيعية فهي باقية إذ لو كانت تنتهي لانتهت الطبيعة أيضاً — فنعود إلى الدليل الأول في « فيدون » . — وفي « فيدروس » ص ٢٤٠ كلام، قرب من هذا .

<sup>(</sup>۲) ص ۱۰۷ (۱ب).

<sup>(</sup>٣) « فيدون » ص ٦٣ ( ج ) .

على من اقتنع بالعقل والروح والفضيلة أن يصدق بفناء النفس وغلبة المادة و بطلان الحياة الإنسانية . وكيف لا نعجب بهذا الرجاء وهذا الشوق إلى السهاء وهدذا الأسف الرائع لأن وحياً إلهياً لم ينزل ليُحيل الرجاء الجميل يقيناً وطيداً ؟ نقطة واحدة تشوب هذا المذهب : هي التناسخ ، وقد كان في وسع أفلاطون أن يمحوها وهو القائل « إن النفس الحيوانية التي لم تدرك الحقيقة قط لا تستطيع أن تقوم في جسد إنساني » (١) فكيف تقوم نفس إنسانية في جسم حيواني ؟ نحن نعلم أن التناسخ ركن من أركان مذهبه ( ٣٤ ، ١ - ٣٦ ، ج ) ولكن كان في وسعه أن يضع نفساً للمرأة ونفوساً حيوانية مترتبة بترتب الأنواع (كما وضع نفساً نباتية ) وأن يحصر التناسخ في دائرة النوع . الحيال هو الذي طغي هنا على المنطق ، و يغتفر لأفلاطون أنه كان يصدر عن وجوب التكافؤ بين العمل والجزاء و إيمانه بالعدالة الإلهية .

<sup>(</sup>١) فيدروس ص ٢٤٩ ( ب ج ) .

# الفصل الرابع الأخلاق

#### ٣٧ – القانون الخلق والطبيعة :

ا — لما كان أفلاطون قد ميز بين العقل والحس والنفس والجسم ، فقــد ميز في الأخلاق بين اللذة والألم من جهة والفضيلة والرذيلة من جهة أخرى . وكما أنه حارب الحسيين في المعرفة والآليين في الطبيعة ، فقــد أعلن الحرب على السوفسطائيين وتلاميذهم القائلين باللذة . عرض نظريتهم في أقوى صورها وأبعد نتائجها ثم فندها تفنيداً (١) . قالوا إِن القانون الحلق الذي يخشاه الناس إيما هو من وضع الناس كالقانون المدنى لا من وضع الطبيعة ، بل إن الطبيعـة تعارضه وتأباه : فبحسب الطبيعة الأمر الأقبح هو الأخسر ، والأخسر تحمــل الظلم ، و بحسب القانون ارتكاب الظلم هو الأخسر الأقبح . ولقد نشأ هذا التباين من أن القانون سنه الصعفاء والسواد الأعظم بالإضافة إلى مصلحتهم الخاصة ، فقصدوا إلى تخويف الأقوياء وصدهم عن التفوق عليهم ، وذهبوا إلى أن الظلم يقوم بالذات في إرادة التسامي على الآخرين . واكن الطبيعة تقدم الدليل على أن العدالة الصحيحة تقضى بأن يتفوق الأحسن الأقدر ، فترينا أن هذا هو الواقع في كلُّ موطن: في الحيوان والإنسان ، في الأسر والمدن ، وأن علامة العدالة سيادة القوى على الضعيف و إدعان الضعيف لهذه السيادة . هذا من ناحية ، ومن ناحية أُخرى الكُل يطلب السعادة ، فكيف يستطيع أن يعيش سعيداً من يخضع لأى

<sup>(</sup>١) انظر في « غورغياس » القسم الثالث بأكمله ، وفي « الجمهورية » م ١ و ٢ و ٩ .

شيء كان قانوناً أم إنساناً ؟ ألا أن العدالة والفضيلة والسعادة على حسب الطبيعة أن يتعهد الإنسان في نفسه أقوى الشهوات ثم يستخدم ذكاءه وشجاعته لإرضائها مهما تبلغ من قوة ، مع تظاهره بالصلاح لإسكات العامة والانتفاع بحسن الصيت ، ولا يتسنى هذا لغير الرجل القوى ، لذلك ترى العامة تعنف الذين تعجز عن مجاراتهم لتخفى بهذا التعنيف ضعفها وخجلها من هنذا الضعف ، وتعلن أن الإسراف عيب محاولة أن تستعبد من ميزته الطبيعة من الرجال ، وتشيد بالعفة لقصورها عن إرضاء شهواتها الإرضاء التام ، و بالعدالة لجبنها وقعودها عن عظائم الأمور ، ولو صح ما تقول من أن السعادة في الخلو من الحاجات والرغائب لوجب أن ندعو الأحجار والأموات سعداء .

 هذى دعاوى السوفسطائيين ، فلنسألهم أولاً : أليس يتفق مع الطبيعة أن الكثرة أقدر من الفرد ؟ فإن كانت الكثرة هي التي فرضت القانون فهي الأحسن من حيث أنها الأقِدر وقوانينها حسنة حسب الطبيعة لأنها قوانين الأقدر . و إن كانت ترى أن إلعدالة تقوم بالمساواة وأن الظلم أقبح من الانظلام فرأيها مطابق للطبيعة وإذن فلا تعارض بين الطبيعة والقانون. — ولنسألهم ثانياً: من هو الأحسن الأقدر الذي يتمدحون به ؟ وهل هاتان الصفتان متلازمتان أم يمكن أن يكون إنسان حسناً ضعيفاً معاً ، قو يًّا رديئاً معاً ؟ مهما نقاب السألة فلا محيص من التسليم بأن الأحسن هو الأحكم في عمله ، أيًّا كان هذا العمل ، وأن الحكيم بالإجمال هو الملتزم جادة القصد والاعتدال ، والحكيم في السياسة على الخصوص هو الذي يحقق في نفسه هـذا الاعتدال ويضبط شهواته قبل أن يحكم الآخرين و إلا ساءت حاله وحالهم جميعاً . ولنتصور رجلهم الأقوى الذي يقيمونه مثلاً أعلى وقد بلغ إلى قمة السلطان فصار طاغية لا يردعه رادع من ضميره ولا من الناس ولا تشتهي نفسه شيئاً حتى تنال من اللذات أصنافاً — هل هو سعيد ؟ كلا ، بل إن حياته محيفة تعسة فإن جزء النفس الذى تقوم فيه الشهوة لا يعرف القصد ولكنه يميل بالطبع إلى الإسراف ، ولما كان الاشتهاء ألماً من الحرمان كان إنماء الشهوات لأجل إرضائها عبارة عن تعهد آلام فى النفس لا تهدأ ، وكانت حياة الشهوة موتاً متكرراً ، مثلها مثل الدن المثقوب تصب فيه فلا يمتلىء ، أو مثل الأجرب لا يفتأ يحس حاجت لحك جلده فيحك بقوة فتزيد حاجته و يقضى حياته فى هذا العذاب ، أو مثل مدينة رعاعها هائجة مائجة ، أو مثل مسخ متعدد الرؤوس ، وسبع جائع تمزقه الشهوات وتتغذى بلحمه ودمه وهو لا يملك الرؤوس ، وسبع جائع تمزقه الشهوات وتتغذى بلحمه ودمه وهو لا يملك فيكا بعد أن ارتمى بين أيديها عبداً وضحية . هذا المخلوق لا يمكن أن يحبه الناس ولا ترضى الآلهة عنه ، بل لا تمكن معاشرته فلا يذوق لذة الصداقة ، فهو شقى للغاية ، والدولة التى يحكمها أشقى الدول .

ح — فلا تقل إن السعادة تقوم فى الشهوة القوية وفى اللذة بالإطلاق ، ولحكن قل إن الإنسان أسعد فى النظام منه فى الإسراف . ولو اتبعنا حساب أسحاب اللذة بشرط أن نضبط الحساب لوجدنا أن الحياة الفاضلة هى أيضاً ألذ حياة ، تمتاز بخفة الانفعال وضعف اللذة والألم والكن اللذة فيها أغلب وأدوم فى حياة الرذيلة . فالقائلون باللذة لا يقدرون مرى قولم ولا يدرون ما يريدون : يطلبون السعادة وفق الطبيعة ، فتنكل بهم الطبيعة شر تنكيل ، وتؤيد القانون الذى يسخرون منه . وما ذلك إلا لأن القانون النافرة أن ستخرج من الطبيعة مفهومة على حقيقتها ، وهى تضطر الناظر فى السيرة الإنسانية أن يعدل عن اللذة إلى المنفعة ، وأن يحكم على الأولى بالثانية ، فيقر أن من اللذات ما هو حسن أى نافع ، وما هو ردى أى ضار ، وأن من الآلام ما هو والآلام الحسنة هى التى تطلب ، واللذات والآلام الحيئة هى التى تجنب ، وأن

النافع ما يجلب الخير ، والضار ما يجلب الشر ، والمنفعة التي توسم بالخير هي التي تمكل الشيء وفق حقيقة هذا الشيء ، والضرر الذي يوسم بالشر هو الذي ينتقص الشيء أو يقضي عليه ، فان كلشيء إنما يقوم بالنظام والتناسب فإذا اختل النظام فقد الشيء قيمته وفضيلته . إن الذين نسميهم أخياراً وأشراراً يحسون اللذة والألم على السواء فليس الأخياراً باللذة بل بالخير ، وليس الأشرار أشراراً بالألم بل بالشر . وكما أن الكيفية التي تحدث في الجسم عن النظام والتناسب تدعى الصحة والقوة ، فإن النظام والتناسب في النفس يسميان القانون والفضيلة .

#### ٣٨ – الفضيلة:

ا — الفضائل ثلاث تدبر قوى النفس الثلاث: الحكمة فضيلة العقل تمكمله بالحق — والعفة فضيلة القوة الشهوانية تلطف الأهواء فتترك النفس هادئة والعقل حراً — ويتوسط هذين الطرفين الشجاعة وهى فضيلة القوة الغضبية تساعد العقل على الشهوانية فتقاوم إغماء اللذة ومخافة الألم. والحكمة أولى الفضائل ومبدؤها فلولا الحكمة لجرت الشهوانية على خليقتها وانقادت لها الغضبية ولولم تكن العفة والشجاعة شرطين للحكمة تمهدان لها السبيل وتتشرفان مخدمتها لما خرجتا من دائرة المنفعة إلى دائرة الفضيلة إذ «ما الهرب من لذة لنيل لذة أعظم سوى عفة مصدرها الشره، وما خوض الخطر لاجتناب خطر آخر سوى شجاعة مصدرها الخوف. ليست الفضيلة هذه الحسبة النفعية التي تستبدل لذات شجاعة مصدرها الخوف. ليست الفضيلة هذه الحسبة النفعية التي تستبدل لذات فأحزاناً بأحزان ومخاوف كما تستبدل قطعة من النقد بأخرى فإن النقد الجيد الوحيد الذي يجب أن يستبدل بسائر الأشياء هو الحكمة ، بها نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من الحكمة نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من الحكمة نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من الحكمة نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من الحكمة نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من الحكمة نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من الحكمة نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من الحكمة نشترى كل شيء ومحصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الخالية من المحتود المحتود

والناشئة عن التوفيق بين الشهوات فهى فصيلة عبدة » (١) . فالفصيلة إذن من جنس العقل والنفس ولا يسوغ أن نذكرها إلا بالإضافة إليهما ، والحياة الفاضلة لا تستمد قيمتها من لذتها أو منفعتها بل من هذه الاضافة ، و يستحيل على من ينكر النفس والعقل أن يبلغ إلى معنى الفضيلة .

 وإذا ما حصلت هـذه الفضائل الثلاث للنفس فحصعت الشهوانية للغصبية والغصبية للعقل تحقق فى النفس النظام والتناسب . و يسمى أفلاطون حالة التناسب هذه بالعدالة باعتبار أن العدالة بوجه عام اعطاء كل شيء حقه . فليست العدالة عنده فضيلة خاصة ولكنها حال الصلاح والبر الناشئة عن اجتماع الحكمة والشجاعة والعفة . أما العدالة الاجتماعية فهي تحقيق مثل هذا النظام في علاقات الأفراد ، فإن الرجل الصالح في نفسه صالح بالضرورة في معاملاته والعكس بالعكس ، بل إن العدالة تستتبع الإحسان تامًّا شاملاً ، فلا تحدها بأنها الإحسان إلى الأصدقاء والإساءة إلى الأعداء، لأن الإساءة إساءة للنفس أولاً ، فالذي يقابل الشر بالشر يفقد عدالته ويزيد الشرير شرًا فتنتج هذه العدالة المزعومة ضدها من الناحيتين وهــذا خلفِ . استمع إلى سقراط يتحدى السوفسطائيين ويقاب آيتهم رأساً على عقب حيث يقول: « أنا لا أبتغي ارتكاب الظلم ولا تحمله ولـكن إذا وجب الاختيار فأما أختار الثاني » و يقول : «أما أنكر أن يكون منتهي العار أن أصفع ظلماً أو أن تقطع أعضائي أو أن أساب مالي ، وأدعى أن العار يلحق المعتدى وأن الظلم أقبح وأخسر لصاحبه منه لضحيته »(٢).

<sup>(</sup>۱) « فیدون » ص ۲۸ — ۲۹ باختصار .

<sup>(</sup>۲) «غورغیاس» س ۰۰۰ — ۰۰۸ وغیرها .

بالعادل المصائب ويتهم كذبأ ويجلد ويعذب ويوثق بالأغلال وتكوى عيناه ويعلق على صليب وهو سـعيد بعدالته ؛ أما الطاغية الذي ينكل بالناس وأما السياسي الذي يوقع بخصومه فكلاها شتى حقيق بالرثاء لأن الظلم أعظم الشرور . وليست المسألة بيننا وبين السو فسطائيين إن كان الظالم منتصراً دائما أم غير منتصر ولكن إن كان سعيداً أم شقيًّا ، وقد أوردنا لها حلاًّ أولاً لما خاطبناهم بلغتهم وجادلناهم من وجهتهم فبينا أنه تمس معذب في جسمه وشعوره ، والآن وقد عرفنا النفس والفضيلة نستطيع أن نسلم لهم جدلاً بأنه موفق هانىء فى ظلمه ونؤكد مع ذلك أنه شقى غاية الشقاء لأنه ظالم ، وأن العادل سعيد لأنه عادل ، بل نتحداهم مرة أخرى ونذهب إلى أن الظالم أشقى إن لم يكفر عن آثامه . ومعنى التكفير تحمل القصاص العادل، وكل ما هو عادل فهو جميل فتحمل القصاص جميل، وهو خير يستقيم به النظام وتخلص به النفس من شرها الذي هو أعظم الشرور لأنه شر النفس. وكما أن علاج الطبيب مفيد ولو لم يكن مستحبًّا وأن السعادة الـكبرى للجسم أن لا يمرض أبداً و يليها أن يشفيه الطب إذا مرض ، فإن أسعد الناس البرىء من الشر و يليه الذي يشغي من شره . أما الذي يحتفظ بشره فأشتى الناس لا يدرى أن مصاحبة الجسم المريض لا تعد شيئاً مذكوراً بالقياس إلى مصاحبة النفس المريضة . وكما أن المريض يسعى إلى الطبيب ويتحمل الكي والشق ، كذلك يجب على الخاطيء أن يسعى إلى القاضي بنفسه فيعترف بخطيئته ولا يكتمها في صدره ، ويطلب العقاب ولا يتهرب منه ، فإن استحق الجلد قدم جسمه للسوط أواستحق الغرامة أداها أو النفي رحل عنوطنه أوالموت تجرعه ، فإن التكفير أفضل الخيرات بعد البر . — « هذى حقائق قائمة على أدلة من حديد وماس » من يعلمها بأدلتها ومراميها يأتِ الخــير حتماً من حيث أن الإنسان يطاب الخير بالضرورة ويستحيل عليه أن يؤثر الشر مع علمه بالخير علماً صحيحاً . أما الذي

يعلم الخير ويأنى الشر فعلمه ناقص وحقيقته أنه « ظن » قلق عارٍ من الأصول والنتأنج لا يقوى على إغماء اللذة والمنفعة (١) فالفضيلة علم والفاضل هو الحاصل على العلم بالخير يعرف ما يجب أن يُفعل في كل حالة لأن نظره شاخص دائمًا الى الخير المطلق ، فالفاضل دليل يجب الاسترشاد بفكره كما يسترشد بالقيثارى لتعلم العزف على القيثارة . أما الرذيلة فجهل بالخير الحقيق واغترار بالخير الزائف (٢).

#### ٣٩ – الأخلاق والجدل الصاعد:

١ - كل هذا الحوار وكل هذا الجهد في إقامة الأخلاق اضطر إليهما أفلاطون لمحاربة جهل السوفسطائيين . ولكنه سلك طريقاً آخر معبداً هيناً هو طريق الجدل: فإِن للإرادة جدلها كما أن للعقل جدله . طريقان متوازيان يقطعان نفس المراحل ويتقابلان عند نفس الغاية في اللانهاية . . . غاية تتلاشي دونها الغايات وتسقط الاعتراضات وتستقر عندها النفس في غبطة ليس بعدها غبطة . فلنسر إِذَن وراء أفلاطون نر أن الحياة الحكمية هي المطلب الحقيقي للنفس ، وأن الجهل هو علة الإعراض عنها والامتناع عليها . ذلك أنا إِذا تأملنا النفس وجدنا فيهــا قوة عظمي تحركها أبداً هي الحب . والحب اشتهاء صادر عن الحرمان ، إذ ما من أحد يشتهي ما هو حاصل له . هو قلق دائم وشوق إلى الخير أي إلى ما شأنه أن يعوض من الحرمان وجوداً فيملأ فراغ النفس . فالحب مبدؤه الخير وغايته الخير هو وجود ناقص ووسط متحرك من الحرمان إلى الوجود الذي لا يفني ، هو اشتهاء الحصول على الخير حصولاً دائماً ، هو جهد الكائن الفاني في سبيل الخلود ، فإن اشتهاء الخلود متحد باشتهاء الخير وليس يعقل أن يطلب الخير إِلَى أجل .

<sup>(</sup>١) بهذا التمييز بين العلم والظن أراد أفلاطون أن يصحح موقف سفراط (٢٦ ج)

<sup>(</sup>۲) « غورغیاس » وألجمهوریة م ۱ و ۲ فی مواضع مختلفة .

 ويتجه الحب أول ما يتجه إلى جمال الأجسام والأشكال . عند هذا الجمال يقف الأكثرون ظانين أنه الغاية ، ولكن النفس الحكيمة تدرك أنه زائف زائل لا يبرد شوقها ولا ينصب معين حبها ، فتجاوز هذا الوهم ، وتدرك أن الجمال المتحقق في جسم هو أخ للجمال المتحقق في سائر الأجسام ، وأن الجمالات الجسمية أشباه بعيدة لجمال واحد بعينه يحويها في وحدته هو مثال الجمال المحسوس فتخلص النفس من التعلق بواحد وتمد إعجابها ومحبتها إلى الجال الحسى أينما تألق لعينيها . ثم تدرك أن ما تحب في الأجسام إنما هي صفاتها ، وأن هذه الصفات فائضة عليها من النفس مصدر حياتها ، فترتفع من المعلول إلى العلة وتنفذ إلى النفس ، تنفذ إِليها مهما كان غلافها دمماً لعلمها أن النفس جميلة في ذاتها فتتعلق بها . ثم تعلم أن النفوس مشتركه فى جمال واحد هو الجمال المعنوى ، فتصعد من جمال النفوس إلى جمال الفنون ، فإلى جمال العلوم النظرية ، ولا تزال تصعد من علم إلى علم حتى تبلغ إلى الجمال كله ، فتقف متأملة وتتهيأ بهــذا التأمل إلى مشاهدة الجال المطلق غير المخلوق وغير الفاني ، لا يزيد ولا ينقص ولا يتغير محال ، الجمال بالذات الذي يحب لذاته ، من يشاهده يتعلق به و يخلد فيه . إِن ما يعطى قيمة لهذه الحياة إِنما هي مشاهدة الجمال السرمدي نقيًّا لا تشو به شائبة ، بسيطاً لا تغطيه أشكال وألوان مصيرها إِلى الفناء. — هذى مراحل الحب يقطعها فى ِ البحث عن ضالته وشفاء لغليله فهو واسطة ومساعد يحفز النفس إِلَى الكمال، ويهيج فيها الذكرى القـديمة : ذكرى المثل والحياة السماوية الأولى ، ذكرى الفردوس المفقود تحن إليه بكل جوارحها . فالمحب الحقيقي الكامل (الأفلاطوني) هو الفيلسوف يزدري الجال الزائل الذي علا النفس جنوناً ليتعلق بالجال الدائم (١). ح ـــ انظر الآن إِلى أفلاطون يصور هذا الحجب الكامل والحكيم العادل

<sup>(</sup>۱) « المأدية » ص ۲۰۱ (هـ) — ۲۱۲ (ج).

رجلاً حيًّا يشعر و يعقل و يتكلم: هذا الرجل هو سقراط في سجنه وقد دنا أجله ليس يكفي القول في وصف حاله أنه لا يخشى الموت أو أنه ينتظره بشجاعة فهو مغتبط به أشد اغتباط. هو يعلم أننا ملك الآلهة وأن الانتحار انتقاض على إرادتهم ، ولكنه يرحب بالموت يأتى على يد غيره ، لأن الفيلسوف يحس الشوق إلى الإلهيات ، و يحس ثقل الجسم يعوقه عن اللحاق بها ، فالموت خلاص النفس و بداية حياة جديدة مع الآلهة. والفيلسوف الحق يجتهد ساعة فساعة أن يعيش في هذه الدنيا العيشة الروحية التي يشتهيها ، وأن يتعجل الحياة الأخرى بمارسة العفة بمعناها الأسمى ، وهو الرغبة عن اللذة والتجرد من الجسم والمران على الموت ، فيبلي جسمه و يصفيه من المادة بقدر الاستطاعة ، لأنه يعلم أن سعادته في التشبه بالله ! (١).

<sup>(</sup>١) « فيدون » ص ٦١ ( ج ) — ٦٨ ( ج ) . وقد رسم أفلاطون في « فيلابوس » ( وهي متأخرة عن المحاورات التي ذكر ناها في هذا الفصل ) صورة لحياة « معتدلة » يقول بعض مؤرخي الفلسفة : إنه ترفق فيها وعرف للذة حقها ، فنسخ بهذه الصورة تلك الحياة العلوية » التي وصفناها . وعندنا أن هذا التعارض ظاهر يرفع باعتبار الحياة العلوية مثلا أعلى يطمح إليه ويهتدي به إلى أن يتحقق ، واعتبار الحياة المعتدلة ضرورة راهنة خاضعة لأختها . فان اللذة في « فيلابوس » مأخوذة بمعني واسع يشمل الاغتباط بالحكمة وبالفضيلة ، أما اللذة الحسية فوصوفة بأنها خداعة بمنى النفس بأكثر بما تعطيها ، من يجروراءها يجي حياة كئيبة ، وليست اللذة شيئاً مهيناً ، ولكنها حركة في النفس تتعين بموضوعها ، فان كان الموضوع خيراً بكمل النفس كانت هي خيراً ، ولكنها حركة في النفس تتعين بموضوعها ، فان كان الموضوع خيراً بكمل النفس كانت هي خيراً ، ولكنها خير بالاضافة وأدنى الحيرات جميعاً . لذلك يؤلف أفلاطون السادقة في المعالية . فهو باق على عهده أمين لنظرية الحياة العملية . وثانياً من اللذات التي تصاحب الفضيلة . فهو باق على عهده أمين لنظرية المثراك الناية في « الفوانين » ، يؤكدها بكل قوة ( ص ٢١٦ ) .

### الفصل نحمس كالمسياسة السياسة

## ٠٤ - المدينة الفاضلة: مناه الدوله

١ — السياسة عند أفلاطون العدالة في المدينة كما أن الفضيلة العدالة في الفرد . لذلك يفتتح القول في « الجهورية » بالرد على السوفسطائيين والبرهنة على أن العدالة قائمة على الطبيعة لا على العرف ، وغرضه أن يبنى مدينته على أساس من العدالة متين . ثم ينظر في الاجتماع فيقرر أنه ظاهرة طبيعية ناشئة من تعدد حاجات الفرد وعجزه عرن قضائها وحــده . تألف الناس أولاً جماعات صغيرة تعاونت على توفير المأكل والمسكن والملبس ، ثم تزايد العدد حتى ألفوا مدينة ، فلم تستطع أن تكفي نفسها بنفسها ، فلجأت للتجارة والملاحة . هذه المدينة الأولى مدينة الفطرة ، مثال البراءة السعيدة ، ليس لهـا من حاجات إلا الضرورية وهى قليلة ترضيها بلا عناء ، يقنع أهلها بالشعير والقمح والخضر والثمار والحخر الخفيفة فيعيشون عيشة سليمة و يعمرون ، لا يعرفون الفاقة ولا الحرب . ولكن هــذا العصر الذهبي انقضي يوم فطن الناس إلى جمال الترف والفن فنبتت فيهم حاجات جديدة واستحدثوا صناعات لإرضائها . وضاقت الأرض بمن عليها ، فنشبت الحروب وتألفت الجيوش . هذه المدينة الثانية هي المدينة المتحضرة وهي عسكرية . فعلى أية صورة نبني مدينتنا لنحقق فيها العدالة ؟ يجب أن نشخص بأبصارنا إلى « المدينة بالذات » : نجد أن بينها و بين النفس شبهاً قويًّا ، فإن المدينــة ثلاث وظائف : الإدارة والدفاع والإنتاج ، تقابل قوىالنفس الثلاث : الناطقة والغضبية والشهوانية . وهذه الوظائف متباينة ، فلا يمكن أن تتركب المدينة من أفراد متساوين متشابهين ، و إنما يجب أن تتركب من طبقات متفاوتة لكل منها وظيفة وكفاية خاصة لهذه الوظيفة ، وأن يؤلف مجموعها وحدة تشبه وحدة النفس فى قواها الثلاث ، فترتب الطبقات فيا بينها كترتب القوى النفسية والعضائل الخلقية وإلا توزعت الجهود و بذلت اتفاقاً وفات الناس الغرض من الاجتماع . هذه الطبقات الثلاث هى : الحكام والجند والشعب . والطبقتان الأولى والثانية حراس المدينة ، فكيف نحصل على حراس أشداء فضلاء ؟(١) .

📈 🍑 جب على الذين يتولون بناء المجتمع المنشود أن يميز وا من بين الأحداث أصحاب الاستعداد الحربي ، فيفصلوهم طائفة مستقلة ويتعهدوهم بالتربية . عليهم أن يرتبوا لهم رياضة بدنيـة تنشئهم أصحاء أقوياء . وعليهم أن يغذوا نفوسهم بالآداب والفنون . فتكون التربيـة واحدة للجميع إلى حوالى الثامنة عشرة ، وتكون سهلة لذيذة لأن الإكراه لا يكون الرجال الأحرار ، وتكون فاضلة : تبدأ بالقصص الجدية البريئة الحاثة على الخير ، وتستبعد منها قصص هوميروس وهزيود ومن نحا نحوهم من الشعراء ، فإنها مرذولة من حيث المادة ومن حيث الصورة . أما من حيث المادة فقد سممت عقول اليونان وأفسدت ضمائرهم بما تروى عن الآلهة والأبطال من أخبار الخصومات وقبيح الأفعال ، و بما لا تفتأ تردده من أن الرجل العادل يعمل لخير غيره وشقاء نفسه ، و بما تصف من هول الموت وتفاهة الحياة الأخرى مما يوهن العزيمة ، و يقعد عن الجهاد في سبيل الوطن . وأما من حيث الصورة فإن الفن يقوم بالحجاكاة و يخلق المحاكاة ، والشعر بألفاظه وأوزانه يحاكى كل شيء: القوى الطبيعية والحيوانات والبشر والنزعات الرفيعة والشهوات الدنيئة ، فيبعث في النفس مثل ما يصف من العواطف والأفعال ،

<sup>(</sup>١) الجمهورية م ٢ ص ٣٦٩ ( ب ) وما بعدها .

والمحاكاة المتصلة تصير عادة ، فتلقين الحراس القصص القديمة يفسد طبيعتهم . فنحن مع إعجابنا بمحاسن هذا الشعر ننعته بأنه معلم وهم ، ونعمد إلى صاحبه فنضع إكليلاً على رأسه ونشيعه إلى حدود المدينة فننفيه منها ونحن نترنم بمديحه . ولا نستبق غير الشاعر عف اللسان سديد الرأى هادى النسق يحاكى الحير ليس إلا (١) .

ح — وينتقل أفلاطون من الشعر الهوميري إلى الفن بالإجمال (٢) ويتحامل عليه و يتعسف في نقده ، فهو لا يرى الفن شيئًا أولاً له قيمة في ذاته ، واكنه يضعه فى المرتبة الثالثة بعد المثال أو الوجود الحق ، و بعد صورته المحسوسة المتحققة فى الطبيعة ، فإن الفن يحاكى الوجود الطبيعي ، وهــذا الوجود يحاكى المثال ، فالفن صورة الصورة وشبح الشبح: يصنع النجار السرير محاكياً مثال السرير ويصور المصور سرير النجار ، فهو ليس حاصلاً على العلم الحق الذي موضوعه المثال أو الشيء بالذات ولا على الظن الصادق ، و إنما هو جاهل مخادع يأخذ على نفسه محاكاة الأشياء الطبيعية فيبرزها مشوهة في غير نسبها الحقيقية من حيث المقدار والشكل ، ولكنه لا يخدع إلا عن بعد ، ولا يخدع إلا الجهلاء . كذلك قل في الشاعر ، فإنه لوكان يعلم حقًّا ما يتظاهر بعلمه لكان يعمل بدل أن يقول - لكان يقود الجيوش أو يشرع القوانين ، وهوميروس لم يفعل شيئاً من ذلك ، ولكان يؤثر أن يحيا حياة مجيدة ، وهوميروس ارتضى لنفسه أن يكون قصّاصاً للحياة الجيدة وراوية . فالفن بالإجمال أداة إيهام وتخييل ، والشعر دجل كالتصوير إذا نزعت عنه سحر اللفظ والتوقيع بدا شاحباً فقيراً ، وهو يستطيب وصف العواطف وهي متقلبة متنوعة ، ولا يجد له موضوعا في العقل الثابت الهادئ

<sup>(</sup>۱) الجهورية م ۲ و ۳ .

فيهيج المواطف و يشل العقل ، مثله مثل طاغية يقلد الساطة للأشرار ، و يضطهد الأخيار ، فإنه يوحى العطف على أفعال وانفعالات رديئة ، و يضعف إشرافنا على الجزء الشهوى من النفس فيحرك فينا البكاء تارة والضحك طوراً ، و يدفعنا ونحن أشهد التثيل إلى استحسان ما نشكر فى الحياة الحقيقية و إلى التصفيق الما نفض له فى الواقع . والتراجيديون لا يرمون الخير إحراز إعجاب الجمهور ، والجمهور لا يميل للأشخاص الحكاء الرزينين ؛ بل يطلب أشخاصاً شهويين متقلبين تملأ تقلباتهم وشهواتهم القصة فيلمو بها و يميل معها إلى كل جانب ، وأما الكوميديا فهى رديئة بالذات تضحك من إخواننا فى الإنسانية ، وتنمى حاجة المزاح والسخرية ، و إذن فعلى الشارع أن يراقب جميع مظاهر الفن وجميع الفنانين من شعراء ومغنين فعلى الشارع أن يراقب جميع مظاهر الفن وجميع الفنانين من شعراء ومغنين كاملين يتوجهون إلى الفضائل عفواً ، و يصون نفوسهم من كل خدش ؛ إذ ليست كاملين يتوجهون إلى الفضائل عفواً ، و يصون نفوسهم من كل خدش ؛ إذ ليست الغاية من الفن توفير اللذة بل التهذيب والتطهير .

و ولا شك أن وضع أفلاطون الفن في المرتبة الثالثة بعد المثال وشبحه المحسوس تحامل وتعسف ، وكان المعقول أن يساوى بين الفنانين والصناع فيعترف للأولين أنهم يحاكون المثل مباشرة كا يحاكيها الآخرون ، ولكنها حماسة الحرب دفعته إلى المغالاة ، والغيرة الحارة على الخير نهته إلى مخاطر الفن ، فراح يمتهنه ويذله وهو الفنان العظيم . وعلى أى حال لم يكن في وسع أفلاطون أن يتابع القائلين بالفن لأجل الفن بعد أن ميز بين الخير والشر ونصب الطهارة مثلاً أعلى للإنسان وهو يعلن أن المسألة مسألة العدالة ، وأن الواجب إيثار العدالة على كل شيء . وإيما شدد النكير على الشعر الهوميرى لأن هذا الشعر كان قوة هائلة يأخذ وإلى اليونان جيلاً بعد جيل حكمة الحياة في الأخلاق والدين والسياسة والحرب عنه اليونان جيلاً بعد جيل حكمة الحياة في الأخلاق والدين والسياسة والحرب على أن أفلاطون حارب على أن أفلاطون حارب على أن أفلاطون حارب

السوفسطائيين وعارض بيانهم بالفلسفة ؛ فقد أراد أن يخصع لها الفن أيضاً و يقيده بحدودها . — لنعد إلى منهج التربية وبناء المدينة

#### ا**نسبا ـــر** ككومة المثلى:

١ — وعند الثامنة عشرة ينقطع الحراس عن الدرس و يزاولون الرياضات البدنية والتمرينات العسكرية ، فإذا ما بلغوا العشرين فُصل الأجدرون منهم طائفة على حدة يعكفون على دراسة الحساب والهندسة والفلك والموسيق ، وهي العـــاوم التي تستغني عن التجربة وتستخدم البرهان ؛ فتنبه الروح الفلسني . وواضح أنهم لا يستطيعون ، مع ما لهم من المقام الرفيع وما عليهم من التكاليف العديدة ، أن يسعوا لتحصيل معاشهم ، فيجب أن نوفره لهم ونحن بهذا التوفير نهيي \* لهم الفراغ اللازم لاستكال تهذيبهم ، ونبعد عنهم كل ما من شأنه أن يغريهم بأن يحولوا وظيفتهم إلى تسلط واستمتاع فينقلبون أسياداً وطغاة ، ونحن نريدهم حراساً ليس غير . لذلك يعيشون معاً و يأكلون معاً ، يقدم لهم الشعب مؤوتهم فلا يحتاجون لذهب ولا فضة فيحظر عليهم اقتناء أي شيء منهما ، سواء أكان نقوداً أو آنية أو حليًا ، و يحظر عابهم التصرف بشيء من ذلك ؛ بل رؤيتــه إنأمكن ، إذ أن الحكم خدمة لا استغلال ، والحراس لأجل المدينة وليست المدينة لأجل الحراس . يحمد هؤلاء للشعب إطعامه إياهم ، ويحمد الشعب لهم حراستهم إياه فينتغي الحسد والنزاع (١٠). — فيرى القارى أن ما يضاف عادة لأفلاطون من اشتراكية وشيوعية ، إنما هو قاصر على طبقة الحراس ، ولهم عنده وظيفتان : الإدارة والدفاع ، أما الإنتاج و به تتم المدينة وظائفها الثلاث فمتر وك الشعب من زراع وصناع وتجار يتملكون مصادره وآلاته تملكاً شخصيًا ، ويستغلونها

 <sup>(</sup>١) الجمهورية م ٣ ، وبالأخس ص ١٥ (د) - ٤١٧ (ب).

و يتاجرون بنتاجها كما يرون على شرط أن يؤدوا لمن فوقهم الضريبة الواجبة ، وأن تحصر الملكية في حدود معقولة ؛ بحيث لا يثرى الشعب فيتهاون في العمل أو يتركه ، ولا تسوء حاله فيعوزه المال للصناعة والتجارة ، ولا يثرى البعض دون البعض فينقسم طائفتين متنابذتين : الأغنياء والفقراء ، وهذا الانقسام آفة الدول غير المنظمة تنظياً عقليا . وليس تحريم الملك على الحراس تشريعاً اقتصاديًا ، ولكنه تدبير سياسي يرمى إلى الفضل بين السلطة التنفيذية والمال ، لكيلا تفسد به ، و يقوم الصراع في نفوس الحراس بين الواجب العام والمنفعة الذاتية .

 والحراس ذكور وأناث على السواء يسرى عليهم جميعاً نفس النظام. نم إن المرأة أضعف من الرجل ومحن لا نغضى عن هذا التفاوت ، إلا أنها مهيأة لنفس الوظائف ، فقد تصلح للطب أو للموسيقي أو للرياضة أوْ للحرب أو للفلسفة كما تصلح للأعمال المنزلية ، فليس ما يمنع من تكليف النساء الحراسة إذا ساوين الرجال في الكفاية لها ، فإِن الأصل في الوظيفة انها لخير المجموع وأنها تقلد للكفء دون أى اعتبار آخر ، و إذن فنحن نكاف المرأة ذات الاستعداد كل أعمال الخراس تقوم بها متشحة فضيلتها ، وندع الحمقي يضحكون . والغاية من أخذ النساء بهذه التربيـة أن نوفر للدولة نساء ممتازات إلى جانب الرجال المتازين ينجب منهم نسل ممتاز ، فمصلحة الدولة هي التي تقتضي ذلك وتتطلب منا التغاضي عن العرف ومعارضته . وكما أنا انتزعنا من نفوس الحراس شهوات الحياة المادية وشواغلها ، فإنا ننتزع منها أيضاً عواطف الأسرة وشواغلها ، فيحظر على الحراس أن تكون لهم أسرة ويكونون جميعاً للجميع لكن لا اتفاقاً ، بل يقيم الحكام كل سنة ، في أحسن الأوقات وأسعد الطوالع ، حفلات دينية يجمعون فيها الحراس من الجنسين و يوهمونهم أن اقترانهم سيكون بالقرعة ، تفادياً من التحاسد والتخاصم ، والحكام يقصدون في الحقيقة أن يعقدوا لكل كفء على كفئه ، فيعقدون

( n - d )

زواجاً رسميًا ، ولكنه مؤقت الغرض منه الإنسال على قدر حاجة الدولة وتحسين النسل بمقتضى القواعد المرعية فى الحيوان . ويوضع الأطفال فى مكان مشترك يعنى بهم فيه أناس خصيصون ، وتأتى الأمهات يرضعنهم دون أن يعرفهم ، فلا يوجد بين الحراس قرابة معروفة ، ولكنهم جميعاً أسرة واحدة يعتبر بعضهم بعضاً قريباً ، ويعامل بعضهم بعضاً على هذا الاعتبار ، فيتسع مجال انتعاطف والتحاب . هذا والأسرة مباحة للشعب مع شىء من المراقبة لمنع الزيادة البالغة فى عدد السكان فإن ولد للشعب أو للحراس أطفال فى غير الزمن المحدد أعدموا كما يعدم الطفل ناقص التركيب ، والولد فاسد الأخلاق ، والصعيف عديم النفع ، والمريض الذى لا يرجى له شفاء ، لأن الغاية هى أن يبقى عدد السكان فى المستوى الذى يكفل سعادة المدينة ، وأن يحتفظ بقيمتهم البدنية والحلقية (۱) .

ح — وإذا ما بلغ الحراس الثلاثين يميز من بينهم أهل الكفاية الفلسفية رجالاً ونساء ، الذين يتوفر فيهم محبة الحق وشرف النفس وضعف الشهوة وسهولة الحفظ . واجتماع هذه الصفات نادر وتأليفها بالقدر اللازم عسير فالحراس الفلاسفة أقلية . يقضون خمس سنين في دراسة الفلسفة والران على المناهج العلمية ليجيدوا فهم الحقيقة والدفاع عنها ، ثم يزج بهم في الحياة العامة و يعهد إليم — م بالوظائف الحربية والإدارية إلى سن الحسين ، فالذين يمتازون في العمل كما قد امتازوا في النظر يرقون إلى مرتبة الحكام و يدعون الحراس الكاماين ، فهم خلاصة الخلاصة قد زال من نفوسهم في هذه السن الطمع وما زال النشاط ، فيعيشون فلاسفة متوفرين على تأمل المعقولات الصرفة والخير المطلق ، و يتناو بون الحكم يزاوله كل متوفرين على تأمل المعقولات الصرفة والخير المطلق ، و يتناو بون الحكم يزاوله كل بدوره (وهذه هي الموناركية أي حكم الفرد العادل ) أو جماعة جماعة (وهذه هي الأرستقراطية أي حكم الطائفة العادلة ) على حد سواء ما داموا محافظين على الأرستقراطية أي حكم الطائفة العادلة ) على حد سواء ما داموا محافظين على

<sup>(</sup>١) الجهورية م ه .

المبادئ . و إنما نريد الحكام فلاسفة لأن التربية الأولى خلقت في الحراس ظنوناً صادقة وعواطفطيبة ، مستعينة بالطبع والتطبع لا بالعلم ، فيمكن أن تضعف الظنون بالنسيان وأن تلين العواطف للخوف أو للاغراء ، فلأبد أن يكون الحكام فلاسفة يعلمون الخير ويريدونه إرادة صادقة بمروالفيلسوف هو الرجل الوحيد الذي يستطيع أن يتصور القوانين العادلة تصوراً علمياً وأن يلقنها للآخرين بأصولهـــا و براهينها فتدوم في المدينة ، بينا تصور السياسيين العمليين ، إن أصاب ، فهو ظني لا ينقل للغير فيقبر معهم . وعلى ذلك فالفلسفة هي الوسيلة الوحيدة لوضع سياسة محكمة مستديمة ، و يجب تحضير أذهان الجمهور لهـذا الانقلاب ، والجمهور ميال لاعتقاد أن الفلسفة عديمة النفع للمدنية ، ولكن متى استخدمت فلم تفاح ؟ هم السوفسطائيون الذين وضعوا الفلسفة موضع سخرية بمغالطتهم ومخاتلتهم ، وساعد على الاستخفاف بها أن كثيراً ما يتصدى لها الجهلاء الأدعياء ، وأن الشبان يلجونها قبل الأوان و يتركونها قبل الأوان كأنها فترة انتقال بين زمن التحصيل والحياة العملية ، و يعتبر ونها حلية يحسن أن يتحلوا بها لكن على أن تكون خفيفة سريعة . وقد قلنا إنه لا ينبغي الاشتغال بها قبل الثلاثين ، و إنه يجب التهيؤ لها بالفضيلة التي تخلص النفس من الشهوات وتعدها لقبول الحق، فإن الحق لاينكشف للنفس تطابه وهي منقسمة على نفسها بل للنفس المخاصة تتوجه إليه بكايتها . فلنعمل على علاج هذه الحال لعل الشعب يدرك يوما أن الفلاسفة أصلح الناس لإِقامة شيء من النظام الإلهي على هذه الأرض ، أو لعله يولد للملوك أبناء ذوو استعداد للفلسفة يحتفظون بهــذا الاستعداد حتى إذا ماآل إليهم السلطان أسلموه للفلاسفة فيتم إنشاء المدينة المثلي على أسرع الوجوه وأيسرها . وتدوم المدينة المثلي مادام الحكام معنيين بالأطفال مستبقين طبقة الحراس في المستوى اللائق، ينزلون إلى الطبقة الثالثة من يلحظون فيه انحطاطاً من أولاد الحراس ويرقون إلى الحراسة من يتوسمون فيه الصلاحية لها من أولاد الشعب، فتظل المدينة واحدة متحدة، حكيمة من حيث أن أولى الأمر فيها حكماء، شجاعة من حيث أن التربية الفاضلة قد طبعت العدالة في قلوب الحراس فعرفوا ما يطلب وما يجتنب، عفيفة تكبح شهواتها وتنظم ملذاتها وتحارب الترف والفقر على السواء (١).

و ــ هــذا نموذج يحتذى ولكنه لا يحقق بالتمام لأن كال المثال ممتنع على كل ما هو محسوس ، وما يحقق من هذا النموذج لا يدوم لأن كل ما يتكون فهو عرضة للفساد لامحالة ، و إذا فسدت مدينتنا تدهورت من حكومة إلى أخرى أردأ منها حتى تبلغ أسوأ الحكومات كأنها مدفوعة بقوة قاهرة وقانون ضرورى . والحكومات خمس : فقد سبق القول إن الحكومة الفاضلة إما أن يتولاها فرد فتسمى موناركية أو ملكية ، و إما أن يتولاها جماعة فتسمى أرستقراطية ، ولا فرق بين الحكومتين و إنما ها واحد فى الحقيقة . و يحدث أن يخطى ً الرئيس أو الرؤساء في اختيار الوقت الملائم لاتزو يج فينجب للدواة أولاد حين لم يكن يجب — أو أن يخلطوا بين الأكفاء وغير الأكفاء فينجب الدولة أولاد بعيــدون عن مشابهة [آبائهم حكمة واعتـــدالا – أو أن يتهاونوا في تربية الأحداث — فيضطرب النظام وتنشب الفتن ، ولكن الحكام والجند يتغلبون آخر الأمر لأنهم ما يزالون متازين وما تزال القوة في أيديهم . غير أنهم لا يعيدون النظام إلى نصابه ، وقد أنحطت قيمتهم بفساد الوراثة أو التربية ، بل يستغلون غلبتهم لمنفعتهم الذاتيـة ، فيقتسمون الأراضي والدور ويستخدمون الشعب في شؤونهم الزراعية والصناعية بعد أن كان الشعب حرًّا يوفر لهم أسباب المعاش ، و يهملون الدرس والنظر مؤثرين المالوالسلطان : وهذه هي الطيموقراطية أو حكومة الطاعين. - و يصبح المال أهمية عظمي ، و يثرى البعض دون البعض ،

۱) الجمهورية م ٤ و ه و ٦ .

و يقتضى نصاب مالى لولاية الوظائف العامة ، فتتفكك وحدة الجماعة وتنقسم المدينة إلى اثنتين : الأغنياء والفقراء ، وتسود الشهوات الدنيئة ويكثر اللصوص : وهذه هي الأوليغركية أو حكومة الأغنياء . - ويزداد الأغنياء طلباً للثروة ، فيقرضون الشبان الموسرين مالاً بالربا ينفقه هؤلاء في الملذات فيصيبهم الفقر وتبقي لهم نعرتهم فيبدو لهم أن يعارضوا الثروة بالقوة ، فيثيرون الشعب فيفوز الفقراء الأقوياء على الأغنياء المترفين : وهذه هي الديموقراطية أو حكومة الكثرة ، وشعارها الحرية والمساواةالمطلقة دون اعتبار لقيم الرجال . — ويبرز من بين دعاةالديمقراطية وحماة الشعب أشدهم عنفاً وأكثرهم دهاء ، فينفي الأغنياء أو يعدمهم ، وياخي الديون ويقسم الأراضي ، ويؤلف لنفسه حامية يتقى بها شر المؤامرات ، فيغتبط به الشعب ويستأثر هو بالسلطة . ولكي يمكن لنفسه ويشغل الشعب عنه ويديم الحاجة إليه يشهر الحرب على جيرانه بعد أن كان قد سالمهم ليفرغ إلى تحقيق أمنيته في الداخل. ويقطع رأس كل منافس أو ناقد ، ويقصى عنـه كل رجل فاضل ، ويقرب إليه جماعة من المرتزقة والعتقاء ، و يجزل العطاء للشعراء الذين نفيناهم من مدينتنا ، فيكيلون له المديح كيلاً . وينهب الهياكل ويعتصر الشعب ليطعم حراسه وأعوانه ، فيدرك الشعب أنه انتقل من الحرية إلى الطغيان ، وهذه هي الحكومة الأخيرة . والحكومات الأربع الفاسدة مراحل تمثــل استفحال الشر وافتئات الطبقات السفلي في المجتمع والقوى السفلي في النفس على الطبقات والقوى العليا: فالطيموقراطي مولع بالمجد والسلطان ، هو الشجاعة خرجت عن طور العقل — والأوليغركي شره للمال ؛ خلو من كل عاطفة شريفة — والديمقراطي متقلب مع الأهواء ليس لحياته قاعدة وليس فيها إكراه ، يتوهم خيره في الحرية المسرفة فيقتله هذا الإسراف — والطاغية متهتك مبذر سارق مجرم خائف أبداً ، لا يعاشر غير الأشرار ، و يعاشرونه ليفيدوا منه . ألا أن العدالة وحدها تكفل السعادة للفرد

وللجاعة ، وأقل حِيدة عنها تودى بهما جميعاً (١).

ه — هذا تلخيص المقالات السياسية في الجمهورية يتبين منه القارئ أن أفلاطون نهج منهج الرياضي ، يضع الأصول ويستخرج نتأمجها دون التجاء للتجربة ، كأن بني الإنسان آحاد مجردة أو أشكال هندسية ، وكأن طبائع الاجتماع تطيع المشرع كما يطيع الصلصال يد الخزاف . ولقد ظن الفياسوف أنه يحتاط للأمر بما فيه الكفاية إذا هو أراد المدينة على أن تكون صغيرة لا تزيد ولا تنقص فيسهل تحقيق العدالة فيها على النحو الذي تصور ، ولـكنه وضع لذلك قيوداً فظيعة وقوانين وحشية ، وبالغ فى تقدير القوة البدنية وفى تمثيل الإنسان بالحيوان ؛ ولر أنه ذكر في هذا الموقف مذهبه في النفس الناطقة ، وشرفها وجمالها لكان نبا عن هذه المخازى التي أخذها عن الأسپرطيين الغاظاء ، كما أخذ عنهم بدعة المرأة الجندية فأخطأ فهم طبيعة المرأة وحقيقة شأنها فى المجتمع ، وهو الذى أقام مدينته على تفاوت الاستعدادات ، وعرف أن المرأة أضعف من الرجل بالطبع لم يفطن إلى أنه لا خير للجندية في المرأة ؛ ولا للمرأة في الجندية . ولو أنه ذكر مذهبه في النفس لكان احترم النفس في كل جسم ولم يزهقها جرافاً ، ولكان فهم الزواج الإنساني على أنه اتحاد النفس بالنفس لا يخضع لإرادة غريبة تعقده وتحله كما تشاء ، ولكان فهم أن روابط الأسرة أكبر عامل على تهذيب الطبع وترقيق الشعور ، وتمدين الإنسانية ؛ فإن انفصمت لم تمح الأنانية كما توهم ؛ بل محيت الحبة ، و إنما تنشأ المحبة من هذه الروابط المعروفة المحسوسة بين أفراد الأسرة . ولم يكن أفلاطون أكثر توفيقاً في مسألتي الحرب والرق ؛ فإنه يكيل هنا بكياين الواحـــد لليونان والآخر للأعاجم . ينصح للمدن اليونانية أن تتعهد فيما بينها العلائق الودية ؛ بل أن تتحالف وتؤلف أسرة واحدة ، فإن تحار بت فلا تدمر

<sup>(</sup>١) الجمهوزية م ٨ .

ولا تحرق ، ولا يسحق الغالب جميع أهل المدينة المغلوبة كأنهم أعداء ؟ بل يضرب الأقلية التي أثارت الخصام ، و يعامل الباقى معاملة الأصدقاء ، و يقصر التدمير والتحريق والسحق على محاربة الأعاجم . ثم هو يصرح بأن اليونان لا يسترق بعضهم بضعاً و إنما يسترقون الأعاجم ، لأن الرجل العدل لا يسترق قريبه وصديقه بل يسترق عدوه (۱) . — الحق أن قارئ « الجمهورية » ينتظر من صاحبها غير هذه العدالة المنقوصة ، و إن هو التمس له العذر بأن الحرب ضرورة يمتنع تفاديها ، وأن الرق كان قديماً في حكم الضرورة ، فهو لا يفهم أن تقصر العدالة على اليونان دون سائر خلق الله بعد أن علم أن الإساءة إلى العدق هي أولاً وقبل كل شيء إساءة إلى الذات . لقد بدا لأفلاطون أن يطالع مثال الإنسان وهو ينظم حياة الفرد ، ثم فاته أن يطالعه وهو ينظم المدينة والإنسانية .

#### ٢٠ المدينة الانسانية:

ا — عرض أفلاطون « لموجات ثلاث » (٢) هي تجنيد المرأة وشيوعية النساء والأولاد وحكومة الفلاسفة ، وجهد نفسه في اجتيازها وظن بعد كفاحه الجدلي أنه قد أفلح في ذلك و بلغ الشاطئ الأمين فتكفلت الأيام برده إلى الحق وأقنعته أن مدينته المثلي ممتنعة التحقق لامتناع وجود الفيلسوف الكامل ، وهو إلى ابناها لاعتقاده الذي ما يزال راسخاً في نفسه أن الفيلسوف هو الحاكم الأكمل والملك الحق ، يرجع كمته في كل ظرف و يحكم بما توجي إليه ، فهو يفضل القانون الموضوع لأن الأحوال الإنسانية دائمة التغير والقانون صلب لاياين لجيع المناسبات . فالفيلسوف هو الحكم العدل ، أما سائر الحكومات فالفيلسوف هو المات الحرمات الفالون الحي وحكمه هو الحكم العدل ، أما سائر الحكومات

 <sup>(</sup>١) الجمهورية م ه ص ٤٦٩ (ب) — ٤٧١ (ج).

<sup>(</sup>٢) الجمهورية م ه ِ س ٥ ه ٤ (ب) .

فالأحرى أن تسمى عصابات . ولكن هذا الحاكم الأمثل حديث خرافة أو ما يشبه ذلك ، والناس لا يصدقون أن إنساناً مثلهم يستطيع أن يضطاع بالساطة المطلقة دون أن تنتابه نشوة القوة فيفقد كل عقل وكل صفة إنسانية . فيجب أن نعدل عن حلمنا الجيل ، وأن نقنع بحكومة أدنى وأقرب إلى حال الإنسان هى حكومة قائمة على دستور . فى مثل هذه الحكومة الديمقراطية أقل صلاحية من الأرستقراطية ، وهذه أقل صلاحية من الملكية ، لأن الفرد أقدر على تطبيق الدستور من الكثرة ، والكثرة أقدر من الكافة . أما الحكومة التي لا يقيدها دستور فإن حالها تسوء حمّا ، حكم الفرد فيها طغيان ، وحكم الجاعة أوليغركية ، وأقل منها ضرراً الديمقراطية لأن تداول السلطة فيها يؤدى إلى تعارض النزعات الضارة وتناسخها (١) .

س اللوانين » وهو آخر وأوسع ما كتب أفلاطون . موضوعه التشريع لتحقيق الله الأعلى الهدينة كما رسمته « الجهورية » لكن مع مراعاة طاقة الإنسان ومقتضيات الحياة . وهو ينقسم بالإجمال ثلاثة أقسام : المقالات ١ – ٤ : مقدمة عامة فى أن التشريع يجب أن يقوم على الفضيلة والعدالة ، والمقالات ٥ – ٨ فى نظام الدولة السياسي وقوانينها ، والمقالات ٩ – ١٢ فى الجزاءات من ثواب فى نظام الدولة السياسي وقوانينها ، والمقالات ٩ – ١٢ فى الجزاءات من ثواب وعقاب . فنى المقالة الأولى ينعى أفلاطون على المشرعين والسياسيين رأيهم أن الدولة حربية قبل كل شيء وأن النصر المبين قهر العدو الخارجي ، و يذهب إلى أنه النغلب على العناصر الرديئة فى النفس وفى المدينة وتعهدها حتى تنصاح ، فحيير الخلات السلم لا الحرب ، وهو الغاية التي يجب على المشرع أن يتوخاها فى وضع الخالات السلم لا الحرب ، وهو الغاية التي يجب على المشرع أن يتوخاها فى وضع دستوره ، والشجاعة الحربية أدبى نوعى الشجاعة والنوع الأرفع والأشق مغالبة

<sup>(</sup>۱) محاورة « السياسي » ص ٣٠١ - ٣٠٣ .

اللذة وقمع الشهوة ، فالشجاءة الحربية في المحل الرابع بعد الحكمة والعفة والشجاعة-الأدبية . — ونأخذ من المقالة الثالثة أن خير الحكومات ، الأرستقراطية المقيدة بهيئات نيابية تكفل التوازن بين السلطات المختلفة ، وهي وسط بين الطغيان والديمقراطية : الطغيان يسرف في حب السلطة والديمقراطية تغلو في حب الحرية فكلاها ردىء في ذاته ولكن المزج بينهما بالقدر الملائم ينتج النظام الأمثل في هذه الحياة الدنيا . — ولا يذكر أفلاطون الطبقات الثلاث المقابلة للقوى النفسية ، ويصطنع قسمة أخرى ثلاثية كذلك ، فيضع المواطنين وعبيدهم من ناحيـة ، والصناع والغرباء يحترفون التجارة من ناحية أخرى ، وحيشاً أهليا من ناحية ثالثة . ويعدل عن الشيوعية ولو أنه ما يزال يرى فيها دواء الأثرة ، إلا أنه قد أيقن أن البشر « يولدون و ينشأون كما نرى اليوم » لا قبـل لهم بها ، وأنها إنمـا تصلح لموجودات أسمى من البشر ، فهو يقول بالملكية ولكنه يحض المالك على أن. يعتبر ملكه خاصا بالمدينة كما هو خاص به . وهو يقول بالأسرة و يشيد بكرامة الزواج ولكنه يبقى على رأيه فى تحديد النسل لأنه يستبقى مدينته صغيرة ويحدد. عدد الأسر بخمسة آلاف وأربعين «لأن هذا العدد ينقسم بالتمام على الأعداد الإثنى عشر الأولى ما خلا أحد عشر » (!!) ، و يخص كل أسرة بحصـة من. الأرض لا تباع ولا تجزأ بل يورثها الأب لمن يختار من أبنائه الذكور . ويعتبر فى تقدير الحصة نوع التربة بحيث لا يغبن أحد . والحصة قسمان الواحد قريب. من المدينة والآخر بعيد ، ويغلب أن يكون القصد حمل المواطنين على محبــة. المدينة كلها والدفاع عن القلب والأطراف على السواء . وتكتفي الأسرة. بغلاتها فلا تقتني ذهباً ولا فضة ، وتحظر الحكومة تداول النقد إلا بمقدار ما يلزم لشراء الضروريات وصرف أجور العال ، فلا تزيد الثروة ، وهذا خير للدولة لأن. فلاحها يقوم بالفضيلة وحدها ، أما عدم تساوى الأسر في الثروة فسبب للحسد.

والشقاق (م ٥ ). — والسلطات سبع : ١ ) حراس الدســتور وعددهم ٣٧ يحافظون عليـه و يحولون دون تعديله . ٢) القواد وعددهم ثلاثة يعينون الضباط لمختلف فرق الجيش. ٣) مجلس الشيوخ وأعضاؤه ٣٦٠ يحكمون بالاتفاق مع حراس الدستور ، يتداولون السلطة كل ثلاثين منهم شهراً ، وفي باقى السنة يعنون بشؤونهم الخاصة . ٤) الكهنة والكاهنات في عدد يكفي لإقامة الطقوس والعناية بالهياكل. ه) الشرطة. ٦) « وزير للتربية » ينتخبه الشيوخ لحمس سنين . ٧) المحاكم ؛ وهي ثلاث : واحدة لفض الخلافات الشخصية وتؤلف من جيران المتخاصمين ، وأخرى تستأنف إليها الخصومات التي تعجز الحكمة الأولى عن فضها ، والثالثة للحكم في الجنح والجنايات . وأفلاطون يريد التربية فاضلة بالطبع ، ولكنه يلطف من صرامته بإزاء التراجيديا والـكوميديا ؛ فيسمح بهما على شرط أن تعرض القصص على « قلم مراقبة » ، وألا يتعاطى مهنة التمثيل المرذولة سوى العبيد والأجانب . وهو يعان هنا أن الرق ضرورة يقبلها على كره ، وأن السبب في انحطاط الرقيق ليس الطبيعة ؛ بل سوء المعاملة (م ٧).

ح — ويمضى أفلاطون فى سرد القوانين وتبيان الجزاءات ويعنى بأن يمهد الحكل قانون « بمذكرة إيضاحية » وأن يعقب عليه بعظة خلقية ، لأن القانون الخليق بهذا الاسم صنع العمل ونتيجة العلم يصدر للعمل فيولد العلم ، ولأن حقيمة الشارع أنه هاد ومرب يُقنع قبل أن يأمر (م٤) . ويرتقى أفلاطون إلى أصل القوانين والمبدإ الذى تستمد منه سلطانها فيقول إن الله لا يحكمنا مباشرة بل بواسطة المعمل الذى وهبنا ، فالقوانين التى يقررها العمل تحاكى قوانين العناية الإلهية وترمى إلى الخير العام ؛ فالخضوع لها واجب . — ولكنه يسرف فى التقنين والتنظيم ، ويتدخل فى أدق الشؤون فيبين أن عمليته الرياضية لم تفارقه ، وأنه والتنظيم ، ويتدخل فى أدق الشؤون فيبين أن عمليته الرياضية لم تفارقه ، وأنه

ما يزال يرنو إلى مدينته الأولى ، ويعتقد أن الأمور الاجتماعية والاقتصادية من البساطة بحيث يمكن إخضاعها للقانون ، وكل الفرق هو أنه يحاول أن يستخرج من عقل الملك الفيلسوف الحكمة السياسية كلها دفعة واحدة ليحلها محله ، ناسياً ما قرره من أن الأحوال الإنسانية دائمة التغير وأن القانون أصلب من أن يتلاءم مع كل حال . وهو يرمى إلى إقامة حكم العقل والعدل واستبقاء وحدة الأمة بتلطيف الأثرة الشخصية إلى الحد الأدنى ، وبالحيلولة دون البدع ، فيضع محموعة واسعة من الأوام والنواهى تخنق كل استقلال فى الفكر ، وتجرد الفرد من نزعاته الطبيعية لتتركه آلة صماء وعبداً للدولة ، فهو ينتهى إلى صورة من الحكم المطلق هى أعقد صوره وأعجزها عن تحقيق الغرض من الحكومة ، غير أنه خاف لنا عدداً كبيراً من الآراء الجزئية هى ربح صاف للاجتماع والسياسة .

\* \* \*

#### مرح حاتمة الباب الثاني:

ا — نرجو أن نكون قد وفقنا فى أثناء تصويرنا مذهب أفلاطون إلى إشعار القارىء بعض الشيء بسمو روحه وعمق فكره وتنوشع أسلوبه . جمع أفلاطون فى شخصه كل مزايا العقل اليونانى فأباغها إلى أقوى وأبهى مظاهرها: الجرأة والتؤدة ، الحدس والاستدلال ، العاطفة والملاحظة ، الفن والرياضة ، واستوعب جميع الأفكار فحصها إلى حد بعيد ، وسلكها فى نظام واحد بديع ، وأحس جميع النزعات الروحية ؛ فاستخلصها من الأرفية وسائر الأسرار ، ووضحها وأحلها معانى عقلية ؛ فنقل الدين إلى الفلسفة : قال إن المطهرين الذين تتحدث وأحالها معانى عقلية ؛ فنقل الدين يعنون بالفلسفة : قال إن المطهرين الذين تتحدث عنهم الأسرار ما هم إلا الذين يعنون بالفلسفة : هناها الصحيح (۱) ، وأن الفلسفة

<sup>(</sup>۱) «فيدون» ص ٦٩ (جد).

هى التى تخلص النفس وتدخلها النهيم (١) . وأعلى كلة الفاسفة على كل كلة . فكان بكل هذه المهيزات أحد ينبوعى حكمة نهلت منه العقول من أيامه إلى أيامنا ، وان تزال ترده إلى ما شاء الله . والينبوع الآخر تلميذه أرسطوطاليس .

ت — أما الأكاديمية فتولاها من بعده ابن أخته أسبوسيبوس، وخلفه أكسانوقراطيس، والإثنان «أحالا الفلسفة رياضيات» على حد قول أرسطو المذكور آ بفاً (٣٣ — د). وتوالت على المدرسة حظوظ شتى (٢) و بقيت قائمة إلى سنة ٥٢٩ ميلادية، أي إلى أن أغلق يوستنيانوس الدارس الفاسفية.

<sup>(</sup>۱) « فيدون » ص ۸۲ (ب) - ۸٤ (ب).

<sup>(</sup>۲) انظر فيما بعد ۹۲ و ۹۷ (ب).

### الباب الثالث أرسطوطاليس

الفصل *الول* من من منهاته ومصنفاته

ا حياته:
الحياته:
الحياته:
الحياته:
الحيات المراكبة المسطوسنة ١٨٥ في أسطاغيرا ، وكانت مدينة أيونية قديمة على الشال الشرق من شبه جزيرة خلقيدية في تراقية على حدود مقدونية وفي عهده استولى عليها المقدونيون وخربوها وسميت فيا بعد أسطافرو . وكانت أسرته معروفة بالطب كابراً عن كابر ، وكان أبوه نيقوماخوس طبيباً الملك المقدوني أمنتاس الثاني أبي فيليبوس أبي الإسكندر ، تو في وما يزال أرسطو حدثاً فلم يأخذ عنه . ولما بلغ الثامنة عشرة قدم أثينا ليستكمل علمه ، فدخل الأكاديمية ، وما لبث أن المتاز بين أقرانه فسهاه أفلاطون « العقل » لذكائه الخارق ، و « القراء » لاطلاعه الواسع ، ثم أقامه معلماً للخطابة فيما يقال . ولزم أرسطو الأكاديمية عشرين سنة أي إلى وفاة صاحبها ، وحسبنا هذا دليلاً على بطلان ما جرت به بعض الأقاويل من مجافاته أستاذه في العهد الأخير ، أو على مغالاتها فيا قد يكون وقع بينهما من المنافسة العلمية ، فإن أرسطو كان قد نقد نظرية المثل ، ولعله كان قد كون مذهبه

ونقد نظريات أخرى ، فهو فى كتبه لم يدع قولاً لأفلاطون إلا تناوله بالتجريح

أفلاطون وأحب الحق وأوثر الحق على أفلاطون »(١) و بقاؤه في الأكاديمية يدل على أنه عرف كيف يوفق بين إبثار الحق و بين احترامه لأستاذه وعرفانه لجيله . مهادرة الما توفى أفلاطون غادر أرسطو أثينا . وتريد هاته الأقاويل أن يكون سبب ارتحاله حنقه من ترؤس غيره على المدرسة ، والإنصاف يقضي أن. نذكر أن موقفه في المدينة كان قد تحرج ، وقد تألف فيها حزب وطني بزعامة ديموستين لمقاومة فيليبوس ، وكانت علاقة أسرة أرسطو بالبلاط المقدوني معلومة للجميع . قصد إذن إلى آسيا الصغرى وقضى فيها مدة وتزوج ، وفيما هو هناك استقدمه فيليبوس ليعهد إليه بتثقيف ابنه الإسكندر البالغ من العمر ثلاث عشرة سنة . ولا نعلم كيف كان منهجه مع تلميذه ولكنا نعلمأن فيليبوسأمر بإعادةبناء أسطاغيرا من ماله الخاص فدل بذلك على عظيم مكانة الفيلسوف عنده. واستمر أرسطو على العناية بولى العهد أر بع سنوات متصلة حتى إذا ما بلغ الإسكندر السابعة عشرة شارك الجيش في حرو به وذاق لذة النصر فتباعدت الصلة بينهما . ولما ناهز العشرين نودى به ملكاً بعد أبيه المقتول غيلة ، فتوفر على توطيد حكمه وتوسيع سلطانه . وعاد أرسطو إلى أثينا في أواخر سنة ٣٣٥ ، وكانت قد

<sup>(</sup>١) هي مشهورة بهذا النص . انظر ترجمة العبارة كاملة فيما بعد عدد ٧٠ ب .

عليهم دروسه وهو يتمشى وهم يسيرون منحوله فلقب لذلك هو وأتباعه بالمشائين .. ويقال إن دروسه كانت نوءين : صباحية مخصصة لاتلاميذ تدور على الفاسفة ومسائية عامة تدور على الخطابة . ويذكركذلك أنه أنشأ مكتبة كانت الأولى من نوعها فى العصر القديم ومعملاً للتاريخ الطبيعي . ويشهد ما وصــل إلينا من كتبه وكتب تلاِميذِه على أن العمل كان ِكثيراً والبحث شاملاً جميع فروع العلم . و بعد أثنتي عشرة سنة أضطر أرسطو أن يبرح أثينا مرة ثانية ، فإن الإسكندر مات بالحمى سنة ٣٢٣ فعاودت ديموستين وحزبه آمالهم وعادوا إلى. نشاطهم وأخذوا يطاردون الأجانب، واتجهت الأنظار إلى أرسطو مع أنه لم يشتغل بالسياسة قط ومع أن العلائق كانت قد توترت بينه و بين الإسكندر من قبل سنتين لما علم الملك بمؤامرة عليه وقتل فيمن قتل من المتآمرين ابن أخت أستاذه. لم يبالِ الأثينيون بذلك ولجأوا إلى حيلة طالما اصطنعوها من قبل فاته.وه بالإلحاد. فعهد بالمدرسة إلى ثاوفراسطوس وغادر المدينة وهو يقول مُتَهَكَّما : « لاحاجة لأن. أهيىء للأثينيين فرصة جديدة للإِجرام ضد الفلسفة » وقصد إلى مدينة خلقيس. في جزيرة أوباً ، وكان ممعوداً منذ زمن طويل فمات هناك بمرضه في السنة التالية وهو فى الثالثة والستين، عن روجته الثانية ( وكانت الأولى قد توفيت ) وابنة من هذه وابن من تلك اسمه نيقوماخوس .

#### ٥٤ — مصنفاته:

ا ــ لكتب أرسطو قصة ذكرها أسترابون فى جغرافيته وأفلوطرخس فى ترجمة سيلاً ملخصها أن ثاوفراسطوس لما حضرته الوفاة أوصى مكتبته لزميل له وكانت فيها مخطوطات أرسطو مع مخطوطاته ، فلما توفى هذا الزميل وأدرك ورثته قدر الكتب ضنوا بها أن تقع فى أيد غريبة ، وكان بعض الأمراء وقتذاك يطلبون

الكتب في جميع مظانها ، فخبأ وها في قبو بقيت فيه مائة سنة أو أكثر إلى أن اكتشفت مكدسة من غير ترتيب وقد نال منها التعفن فاشتراها رجل خبير بالكتبواستنسخها كما وجدت دون عناية بإصلاح مافسد منها. ثم وقعت مكتبة هــذا الرجل فى أيدى الرومان فنقلوها إلى روما وكلفوا بمراجعتها عالماً كان عند شيشرون مؤدباً وأميناً للمكتبة ، فلم يجىء عمله وافياً بالمرام فعرض للأمر بعد ذلك بقليل أندرونيقوس الرودسي الزعيم الحادى عشر على اللوقيون بعد أرسطو وأخرج للناس نسخاً صحيحة أضاف إليها فهارس وكتاباً بين فيه المنهج الذي اتبعه . — هذه القصة موضوعة من غير شك إذكيف يعقل أن مكتبة اللوقيون لم تكن تحتوى على نسخ من مصنفات أرسطو يرجع إليها المعلمون والتلاميذ ؟ وكان للمدرسة فروع منها فرع رودس أنشأه أوديموس تلميذ أرسطو وخرج منمه أندرونيقوس فكيف يمكن الاعتقاد أن هذه المدارس كانت خلواً من نسخ تعول عليها ؟ يلوح أن الأصل في وضع القصة أن الجمهور المثقف لم يكن يعرف من أرسطو غير المصنفات التي أذاعها في دور الشباب ، وأن تآليفه العلمية بقيت وقفاً على بعض المدارس والعلماء إلى أن نشرها أندرو نيقوس في منتصف القرن الأول قبل الميلاد . وقد نسلم بصحة القصة إجمالاً فلا يلزم منها سوى أن ما ترويه من الأحداث أصاب نسخاً من كتب أرسطو لم تكن هي مخطوطاته ولا النسخ الوحيدة ، لما قدمنا . أما مصنفات الشباب فقد ضاعت جميعاً وكل ما نعلمه عنها مستمد من فهارس قديمة و إشارات ومقتبسات وردت لدى قدماء الكتاب. هي محاورات على طريقة أفلاطون في عهده الأخير ، بل إن الحوار فيها قصير جدا لايتعدى افتتاح الكلام ووضع المسألة ثم يشرح المؤلف رأيه فى خطاب طويل كما يشرح سقراط رأى أفلاطون . يذكرون منها : السياسي ، السوفسطائي ، منكسينوس ، المأدبة ، في البيان ، إسكندر ، في العدالة ، في الشعراء ، في الصحة ، في الصلاة ، في التربية ، فى اللذة . ويذكرون « أوديموس » فى خلود النفس و يقولون إن أرسطو حذا فى هذا الكتاب حذو أستاذه فى « فيدون » وأبان ضمناً أنه كان يقبل القول بحياة سابقة و بالتناسخ والتذكر — وكتاباً « فى الفلسفة أو فى الخير » وضعه فى الوقت الذي كان يتحرر فيه من تأثير أفلاطون ، بدأه بفذاكة عن تاريخ الفكر وتقدم الإنسانية ، وتطرق إلى نقد نظرية المثل وحدوث العالم ، وانتهى بالبرهنة على ألوهية الكواكب .

من موضوعة فى قالب تعليمى . لم تكن معدة للنشر ولكنها مذكرات أجراء منها فقط محررة تحريراً نهائيا والباقى منه ما دونه لنفسه ( وهو الأكثر) ومنه ما دونه تلامذته عنه وراجعه هو ، وهذا يفسر صعوبة أسلوبها وافتقارها الشرح منذ القديم وكونها لم تتداول إلا فى المدرسة إلى أن نشرها أندرونيقوس كاقلنا . وكان يعود عليها كل وقت بالتنقيح والزيادة والإحالة من بعضها إلى بعض . لذلك يستحيل تأريخها أو تبين أى تطور من كتاب إلى آخر . ولسنا بحاجة لتأريخ فإن لكل منها موضوعاً خاصاً لا يخرج عنه والكلام فيهم مرتب ترتيباً منطقيًا والمذهب فيها واحد متناسق . ولسنا نصف هنا محتوياتها فإن هذا الوصف سياتى في سياق عرض المذهب . فنقتصر على ذكر أسهائها ، وهى تنقسم خمسة أقسام محسب مبدأ سنبينه في موضعه ( ٤٧ — ١ ) :

1) الكتب المنطقية ، وقد لقبت فيا بعد بأورعانون أى الآلة (الفكرية) : القولات ، العبارة ، التحليلات الأولى أو القياس ، التحليلات الثانية أو البرهان ، الجدل ، الأعاليط — وقد جرت عادة الفلاسفة الإسلاميين أن يذكروها بأسهائها اليونانية فيقولون : قاطيغورياس ، بارى أرمنياس ، أنالوطيقا الأولى ، أنالوطيقا الثانية ، طو بيقا ، سوفسطيقا .

- ۲) الكتب الطبيعية ومنها كتب كلية يتعلم منها الأمور التى تم جميع الطبائع، وكتب جزئية يتعلم منها الأمور التى تخص كل واحد من الطبائع وهى: السماع الطبيعى أو سمع الكيان (وهو كتاب كلى فى الطبيعة)، الكون والفساد، الآثار العلوية، المسائل الحيلية (الآليات) يشك البعض فى إمكان نسبتها إليه ويقبلها البعض. ثم كتاب النفس (وهو كلى يأتى بعده ثمانية كتب صغيرة جمعت تحت اسم «الطبيعيات الصغرى» هى): الحس والمحسوس، الذكر والتذكر، النوم واليقظة، تعبير الرؤيا فى الأحلام، طول العمر وقصره، الحياة والموت، التنفس، الشباب والهرم. ثم خمسة كتب فى التاريخ الطبيعى هى: تاريخ الحيوان، أعضاء الحيوان، تكوين الحيوان، مشى الحيوان، حركة الحيوان.
- ٣) الـكتب الميتافيزيقية أى ما بعـد الطبيعة : يلوح أن أندرونيقوس هو الذي جمعها على الترتيب المعروف منذ أيامه ووسمها بهـذا الاسم لأنها تأتى بعـد الطبيعيات ، وكان أرسطو قد سمى موضوعها بالعلم الإلهى و بالفلسفة الأولى . وهى تؤلف مجموعة واحدة وتعرف عند الإسلاميين بهذه الأسماء الثلاثة وأيضاً بكتاب الحروف لأنها مرقومة بحروف الهجاء اليونانية .
- الكتب الخلقية والسياسية: الأخلاق الأوديمية (في سبع مقالات) والأخلاق النيقوماخية (في عشر مقالات) ، والأخلاق الكبرى (في مقالتين) ، والأخلاق الكبرى (في مقالتين) ، والكتابان الأول والثاني روايتان لدروس أرسطو الشفوية ، ولكن الأول أقدم لأنه أقرب إلى أفلاطون ، والثاني أقرب إلى مذهب أرسطو وأكل لأن المقالات الرابعة والخامسة والسادسة من الأول ضاءت فوضعت مكانها المقالات المقابلة لها في الثاني . أما الثالث فهو تلخيص الكتابين بالرغم من ضخامة اسمه . ولم نقل الأخلاق « إلى » نيقوماخوس و « إلى » أوديموس لأن الإخصائيين الآن

يعدلون عن هذه الترجمة و يقولون إن العنوان اليوناني مبهم يحتمل ثلاثة معانى: الواحد « الأخلاق إلى ... والآخر « أخلاق الواحد « الأخلاق النيقوماخية » و يذهبون إلى نيقوماخوس » يعنى اسم الناشر والثالث « الأخلاق النيقوماخية » و يذهبون إلى أن المعنى الأول غير مقبول محجة أن الكتاب من أقدم كتب أرسطو فيما يلاح وأن نيقوماخوس كان صبيًّا عند وفاة أبيه ، ولسنا نرى ما الذى يمنع أن يكون أرسطو أضاف اسم ابنه للكتاب . كذلك يرفضون المعنى الثانى محجة أن ليس عليه دليل ، و يميلون للمعنى الثالث لأنه مبهم كالأصل . و يقال مشل ذلك في الأخلاق الأوديمية أى أن ليس هناك ما يؤيد المعنى الأول أو الثانى . — أما الكتب السياسية فهى كتاب السياسة ، وكتاب النظم السياسية وهو مجوعة دساتير محو السياسية فهى كتاب السياسة ، وكتاب النظم السياسية وهو مجوعة دساتير محو سنة ، ومدينة يونانية لم يصل إلينا منها سوى دستور أثينا وجد في مصر على بردى سنة ، 104 مدينة يونانية لم يصل إلينا منها سوى دستور أثينا وجد في مصر على بردى

ه) الكتب الفنية وهي : الخطابة ، والشعر .

و حوتذكر له كتب أخرى أثبت النقد أنها منحولة : منها كتاب العالم كان قد ضم إلى كتاب السماء ولقبا بالسماء والعالم ولكن فيه آراء رواقية تخرجه من المجموعة الأرسطوطالية . ومنها تدبير المنزل ، وكتاب المسائل يتناول مسائل من مختلف العلوم وهو يرجع إلى المدرسة ، وكتاب « في مليسوس وأكسانوفان وغورغياس » وهو بقلم أرسطوطالي من أهل القرن الأول للميلاد ( انظر ما قلناه في الحاشية على عدد ١٥ —ب ) وكتاب المناظر ، وكتاب الخطوط ، وكتاب فيضان النيل ، وكتاب اللاهوت المعروف عند الإسلاميين « بأوثولوجيا أرسطوطاليس » وهو مجموعة مقتطفات من أفلوطين . — و يتبين من هذا الفهرس أن مؤلفات أرسطو موسوعة كبرى انتظم فيها العلم القديم بأكله ماعدا الرياضيات . وائن بليت أجزاء موسوعة كبرى انتظم فيها العلم القديم بأكله ماعدا الرياضيات . وائن بليت أجزاء مؤسوعة العلوم ، فإن كتبه الفلسفية وكثيراً من نظرياته المنبثة في كتبه الجزئية

خالدة ليس فقط من حيث أهميتها التاريخية ، بل أيضاً وعلى الأخص من حيث قيمتها الذاتية .

### **١٤** - أسلوبه:

1 — كان القدماء معجبين بكتابة أرسطو ، وقد قال شيشرون : إن أسلوبه يتدفق كنهر من تبر . ولاشك أن هذا الإعجاب كان منصبا على مصنفاته الأولى فإن كتبه العلمية جافة مجهدة موضوعة بلغة دقيقة لا تخلو من الاقتصاب والغموض ، وليس فيها حوار ولا قصص ولا شيء مما يتميز به أسلوب أفلاطون . وكان أرسطو قد دل على هذا الا تجاه منذ المرحلة الأولى ، إذ قسم للحوار نصيباً ضئيلاً وللشرح النصيب الأوفر . على أن الكتب العلمية تحمل البينات على صدق إعجاب القدماء فكتبه في الجدل والشرعر والخطابة تدل على تضلعه من الثقافة اليونانية بجميع فنونها ، وعلى رسوخ قدمه في الأدب وسمو ذوقه . ثم هو قد عنى عناية عظيمة بتحديد معانى الألفاظ ، ووضع ألفاظاً جديدة في العلوم وفي الفلسفة ذاعت في المتحديد معانى الألفاظ ، ووضع ألفاظاً جديدة في العلوم وفي الفلسفة ذاعت في المتحديد معانى الألفاظ ، ووضع ألفاظاً جديدة في العلوم وفي الفلسفة ذاعت في المتحديد الما اللغات الأورو بية و إلى اللغة العربية محيث يصح أن يقال إله المتحديد الحقيق للغة العلمية العامة .

سرد الآراء في التأليف فله مراحل أربع: فهو أولاً يعين موضوع البحث ثم يسرد الآراء في هذا الموضوع و يمحصها ( وهو بالفعل قد جهد نفسه للوقوف على الآراء في جميع فروع العلم ) ثم يسجل «الصعوبات» (۱) أي المسائل المشكلة في الموضوع و يستقصيها للنهاية ، وأخيراً ينظر في المسائل أنفسها ، ويفحص عن حلولها مستعيناً بالنتائج المستخلصة في المراحل السابقة . وإليك

<sup>(</sup>١) وتعریف « الصعوبة » أنها وضع رأیین متعارضین لکل منهما حجته فی الجواب عن مسألة بعینها . کتاب الجدل م ٦ ف ٦ ص ه ١٤ ع ب س ١٧ .

نصًّا بما تقدم : « من الضرورى أن يبدأ العلم بالفحص عن مسائله لأن العقل إنما يبلغ إلى الاطمئنان بعد حل الصعوبات التي اعترضته ، ثم لأن الباحث الذي لا يبدأ بوضع المسألة كالماشي الذي لا يدري إلى أي جهــة هو متوجه ، بل هو مستهدف لعدم معرفة إن كان قد وجد ما يبحث عنه أم لم يجد من حيث أنه لا يتوخى غاية ، وأما الذي يبدأ بمناقشة الصعوبات فهو الذي يستطيع أن يبهن لنفسه غاية ، والذي يسمع الحجج المتعارضة جميعها يكون موقفه أفضل للحكم »(١). ولتعيين الموضوع ميزة أخرى هي تعيين نوع الدليــل الذي يلائمه ، فإِن « البعض لا يقبل إلا لغة رياضية ، والبعض لا يريد إلا أمثلة ، والبعض يريد الاستشهاد بالشمر ، والبعض يحتم في كل بحث برهاناً محكماً ، بينها غيره يعتبر هذا الْإِحْكَامُ إسرافاً . . . (ولكن ) يجب أن يبدأ بتعرف مقتضيات كل نوع من العلم . . . فلا تقتضي الدقة الرياضية في كل موضوع ، و إنما فقط في الكلام على المجردات ، ولذلك فالمنهج الرياضي لا يصلح للعلم الطبيعي لأن الطبيعة تحتوي على المادة » (٢).

<sup>(</sup>١) أمابعد الطبيعة م ٣ ف ١ ص ٩٩ ٩ ع ١ س ٢٤ س ص ٩٩ ٩ ع ب س ٤ بالختصار.

<sup>(</sup>۲) « « م ۲ ف ۳ ص ه ۹۹ ع ۱ س ه 🗝 ۱۸۷ باختصار ، 👢 🕾

# الفصل لما في المنطق

بر دون بن

🦋 — المنطق وأقسامه :

ربصه مب (الهمار) ا — كان أرسطو أول من نظر إلى العلم في مجموعه ووضع مبادئ تصنيف تام للعلوم . فالعلم عنده ينقسم أولاً إلى نظرى وعملي بحسب الغاية التي ينتهي إليها: العلم النظرى ينتهى إلى مجرد المعرفة ويقع على الوجود فينظر فيــه من ثلاث جهات : من حيث هو متحرك ومحسوس وهذا هو العلم الطبيعي ، ومن حيث هو مقدار وعدد وهذا هو العلم الرياضي (١٦) ، ومن حيث هو وجود بالإطلاق وهذا هو ما بعد الطبيعة . – أما العلم العملى فالمعرفة فيه ترمى إِلى غاية متمايزة منها ، وهذه الغاية هي تدبير الأفعال الإنسانية وذلك إما في نفسها وهذا هو العلم العملى بمعناه المحدود ، و إما بالنسبة إلى موضوع يؤلُّف و يصنع وهذا هو الفن . والعلم العملي يدبر أفعال الإنسان بمـا هو إنسان من ثلاث نواح : في شخصه وهو الأخلاق ، وفي الأسرة وهو تدبير المنزل ، وفي الدولة وهو السياسة . والفن يدبر أفعال المخيلة والأعضاء ويحدث مصنوعات مفيدة أو جميلة وينقسم بحسب الموضوعات التي يتناولها . — والعلم النظرى أشرف لأنه كمال العقــل ، والعقل أسمى قوى الإنسان ، ولأنه العلم للا لغرض آخر يرتب إليه و يتبعه . وأشرف العاوم النظرية ما بعد الطبيعة لسمو موضوعه و بعده من التغير . كذلك العلم

<sup>(</sup>١) ويسمى أيضاً فى الكتب العربية بالتعليمى ؛ لأن اللفظ اليونانى الدال على الرياضيات Mathématiké يدل أيضاً على التعليم .

موضوع الفن (۱). مقاله لم علم من المرتجمي المرتجمي من مناه الم النظرى لأن ووضوعه ليس — ولم يدخل أرسطو المنطق في أقسام العلم النظرى لأن ووضوعه ليس وجوديًّا ولكنه ذهني إذ هو علم قوانين الفكر بصرف النظر عن موضوع الفكر وعلى ذلك فهو علم يتعلم قبل الخوض فى أى علم آخر ليعلم به أى القضايا يطلب البرهان عليه وأى برهان يطلب لكل قصية (٢) ؛ فإن من الخلف طلب العلم ومنهج العلم في آن واحد وليس هذا ولا ذاك بسهل التناول (٢٠) . و إذن فالمنطق آلة العلوم (أورغانون) ، أو هو علم جديد ينشأ من رجوع العقل على نفســه لتقرير المنهج العلمي ، فموضوعــه صورة العلم لا مادته . ولم يرد لفظ « لوجيكا » فى كتب أرسطو كاسم لهذا العلم ثم ورد فى عصر شيشرون بمعنى الجدل إلى أن استعمله إسكندر الأفروديسي بمعنى المنطق . ويقول أرسطو بهذا المعنى « العلم التحليلي » أي العلم الذي يحلل العلم إلى مبادئه وأصوله ، و إن كانت « التحليلات » تدل بالذات على تحليل القياس إلى أشكاله فلا مانع من إطلاق الاسم بحيث يشمل تحليل القِياسِ إِلَى قضايا والقضية إِلَى أَلْفَاظ .

ح - موضوع المنطق أفعال العقل من حيث الصحة والفساد، ولما كانت أفعال العقل ثلاثة: التصور الساذج، والحكم أو تركيب التصورات وتفصيلها، والاستدلال أو الحكم بواسطة (١) فقد جاءت كتب أرسطو المنطقية موزعة أولاً إلى ثلاثة أقسام: كتاب المقولات يدور على الأمور المتصورة تصوراً ساذجاً،

ا الله الله الجدل م ٦ ف ٦ و م ٨ ف ١ — والأخلاق النيقوماخية م ٦ ف ٢ — وما بعد الطبيعة م ٦ ف ٢ ص ٢ بعد الطبيعة م ٦ ف ١ ص ١ وانظر فيما بعد اعدد ه ٦ ، ١ ب .

<sup>(</sup>٢) التحليلات الثانية م ١ ف ١ -- وما بعد الطبيعة م ٤ ف ٣ .

<sup>(</sup>٣) ما بعد الطبيعة م ٢ ف ٣

<sup>(</sup>٤) كتاب النفس م ٣ ف ٦ .

وكتاب العبارة في الأمور أو الأقوال المؤلفة ، وكتاب التحليلات الأولى في ا الاستدلال بالإجمال أي من حيث صورته . ولما كان الاستدلال من حيث المادة إما برهانيًّا صادراً عن مبادى كلية يقينية ومؤدياً للعلم ، و إما جدليًّا مركباً من مقدمات ظنية ، و إما سوفسطائيًّا مؤلفاً من مقدمات كاذبة تحتوى على النتيجة اجتواء ظاهريا لاحقيقيا ، خرجت لنا ثلاثة كتب : الواحد في التحليلات الثانية أو البرهان ، والثاني في الجدل ، والأخير في الأغاليط. — وواضح أن هذا « المنطق المادي » يختلف عرب المراد بهذا الاسم عنه المحدثين وهو « منطق العلوم » ؛ على أن أرسطو لم يغفل هذا النوع من النظر كما يتجنون عليه ، وكلُّ ما هنالك أنه لم يجمعه في كتاب واحد ؛ فقد مر بنا قوله إن لكل موضو ع نوعاً من الدليل أو البرهان يلائمه ، وكتابه « التحليلات الثانية » منطق العلوم المجردة وله فى أول كل علم كلام عن منهج هـذا العلم . أما قوانين الاستقراء فقد كانت معروفة : كان معروفًا أن العلة متى وُضعت وضع المعلول ، ومتى ارتفعت ارتفع له ومتى تعدلت تعدل . و بالجلة لسنا نرى بحثاً من أبحاث ستوارت مل فى منطقة الاستقرائي إلا وفي كتب أرسطو ما يقابله أو مبادئ تمكن معالجته بها ب وليس الغرض هنا تلخيص الكتب المنطقية فإن هذا التاخيص بين أيدى الجميع في الكتب العربية القديمة ، و إنما نقتصر على إشارات تصور كل كتاب بالإجال متوخين جلاء بعض النقط وشرح بعض المسائل لنؤدى واجب التاريخ .

القولات: المقولات: المرام الم

أمس ، الوضع مثل جالس ، الملك مثل شاكى السلاح ، الفعل مثل القطع ، الإنفعال مثل مقطوع — والكتاب مقدمة لكتاب العبارة أي القضية ، ولفظ « قاطيغورياس » يعنى عند أرسطو الإضافة أو الإسـناد ؛ فعلى ذلك المقولات أمور مضافة أو مسندة أو « مقولة » أى محمولات ، أو بتعريف أدق : المقولة معنى كلى يمكن أن يدخل محمولاً في قضية . ولا يخرج الجوهر عن هذا التعريف مهما يتبادر إلى الذهن من أن المقولات التسع تحمل عليه وهو لا يحمل على شيء فإن الجوهر أول وثان : الأول هو الجزئي الموجود في الواقع ، وهو الذي لا يضاف إلى موضوع وليس حاصلاً في موضوع مثل سقراط ، والثاني هو النوع والجنس أى ما يعبر عن ماهيــة الجوهر الأول و يندر ج تحته الجوهر الأول مثل إنسان وحيوان ، وهو يضاف إلى موضوع كقولنا « سقراط إنسان » ، ولو أن الجوهر موضوع بالذات كما تقدم ، والجوهر الذي هو مقولة هوالجوهر الثاني . — و يختلف الجوهر عن باقى المقولات في أمور أهمها قبوله الأضداد بينها هي لا تقبل أصدادها ، وذلك لأنه موضوع التغير فيمكن أن ينقلب من أبيض إلى أسود ، ومن طيب إلى رديء ، أما هي فتغيرها زوالها — والجوهر الأول مقدم في الجوهرية على الثاني ، أي أن الجزئي مقدم على الكلى لأنه هو الذي يوجد حقا و يقبل العوارض ؛ بينما الكلى لا يوجد من حيث هو كذلك إلا في الذهن . و بين الجواهر الثانية النوع جوهر أكثر من الجنس لأنه أقرب إلى الوجود الحقيقي يتشخص في الجزئي ، أما الجنس فلا يتشخص إلا بواسطة النوع . وهذا الترتيب يعارض الترتيب الأفلاطوني النازل من المثل باعتبارها الموجودات الجمَّة إلى الجزئيات المتبرة أشباحاً ، ويدل على الاتجاه الواقعي عند أرسطو إلى جانب اعتقاده أن العلم موضوعه الكلي ،

وأن ما يزيده الجزئى على الماهية الكلية إنما هو آتٍ من المادة المحسوسة التي لا تدخل العلم . شير سر صها هم

— قلنا إن المقولات محمولات: هي أوائل المحمولات أو أجناسها العليا محمولات أو أجناسها العليا محمل وجوه الوجود المحتلفة لا بمعنى أنها أقسام أو طوائف كل منها متحقق على حدة ؛ بل بمعنى أنها وجهات متمايزة في كل شيء شيء ؛ فإن الشيء الواحد يمكن أن يعتبر من جهة ما هو جوهم أو كم أو كيف الخ . محيث أن أى محمول يضاف إليه فهو داخل في واحدة من المقولات . وكان أفلاطون قد قال بأجناس عليا (الوجود والذاتية والتفاير والسكون والحركة) ، و بمعانى مشتركة (التشابه والتباين ، الوجود واللاوجود ، الذاتية والتفاير ، الزوج والفرد ، الوحدة والعدد (۱) ولكن لا علاقة بين هذه و بين المقولات . وقد وردت في أفلاطون معانى الجوهر والكروالكريف والإضافة والفعل والانفعال ، ولكنه لم ينظر إليها نظرة أرسطو ولم يحاول ردها إلى نظام واحد .

ح - لم يذكر أرسطو المبكا الذي اعتمد عليه في تقسيم المقولات ، فذهب بعض المؤلفين إلى أنه جمعها جمعاً تجريبيا ، ولسنا نظن ذلك ، وعلى كلحال يمكن وضعها وضعاً منطقيا ، وقد فعل ذلك القديس توما الأكويني في شرحه على مابعد الطبيعة ( المقالة الخامسة الدرس التاسع ) على النحو الآتي . قال : قد تكون نسبة المحمول إلى الموضوع على ثلاثة أوجه ، فإما أن يكون المحمول هو الموضوع ، وإما أن يؤخذ مما هو خارج عن الموضوع . فمن الوجه الأول المحمول هو الموضوع . فمن الوجه الأول المحمول هو الموضوع . في إنسان ، والمحمول هنا يعبر عن الجوهر (الأول) . ومن الوجه الثاني المحمول صفة الموضوع ، وهذه الصفة إما أن تكون لازمة للموضوع من مادته وهذا هو الكم

<sup>(</sup>١) في « بارمنيدس » ، وفي « السوفسطائي » .

أو من صورته وهذا هو الكيف ؛ و إما أن تكون له بالإضافة إلى آخر وهذه هي الإضافة . ومن الوجه الثالث المحمول خارج عن الموضوع إما بالمرة و إما محان ، بعض الشيء : والخارج بالمرة إما ملك و إما مقاس ، والمقاس إما زمان و إما مكان ، والمكان إما « أين » غير ملحوظ فيه ترتيب أجزاء الجوهر في المكان ، و إما « وضع » ملحوظ فيه ذلك . والحارج بعض الشيء إما أن يكون الموضوع مبدأ له وهذا هو الفعل ، وإما أن يكون نهاية وهذا هو الانفعال .

#### ٩٤ — العبارة:

١ — كتاب العبارة مقالة واحدة في اليونانية ككتاب المقولات ومقسم إلى مقالتين في الترجمة اللاتينية . والعبارة « صوت مفرد أو مركب دال بنفسه دلالة وضعية » فهي إذن غير الصوت الدال بالطبع الصادر عن البهائم والإنسان كالتأوه والأنين ، وغير الحروف فإنها لا تدل بنفسها بل مع غيرها . والصوت المفرد هو الاسم والفعل والأداة أى الحرف ، والصوت المركب هو المؤلف وهو الأجدر باسم العبارة أو القضية لأنه وحده يتضمن الصدق أو الكذب ويصح السكوت عليه ، أما الاسم والفعل فأجزاء العبارة . وينظر فيهـا الـكتاب بهذا الاعتبار فيستبعد من العبارة التمنى والدعاء والاستفهام لأن العبارة تركيب محمول مع موضوع بالرابطة أى بلفظة دالة على نسبة بينهما . وقد تطوى هذه الرابطة فتسمى العبارة ثنائية كقولنا سقراط كاتب أو سقراط يتكلم ، وقد تعلن فتسمى العبارة ثلاثية مثل ســقراط هو كاتب . ولو كان الإنســان حيواناً أعجم لاكتفى بما يقوم فى نفسه من الانفعالات عن الأشياء واقتصر على الأصوات الطبيعية التي تترجم عن الانفعال الحاضر، ولكنه حيوان ناطق مدني فاحتاج إلى تأدية انفمالاته للآخرين فاصطنع الألفاظ والكتابة : الكتابة دلاله الألفاظ ،

والألفاظ دلالات انفعالات النفس ، والانفعالات مُثُل الأشياء لأن الشيء إنما تدركه النفس بمثال منه في الحس أو في العقل . ولكن دلالة الكتابة على الألفاظ وضعية باتفاق الجميع ، ودلالة الألفاظ على الانفعالات وضعية كذلك خلافاً لما ذهب إليه أفلاطون في « أقراطيلوس » إذ لو كانت طبيعية لاتفقت عند الناس اتفاق الأصوات الطبيعية ، وأما دلالة الانفعالات على الأشياء فطبيعية ، لذلك كانت واحدة عند الكل

— فالكتاب ينظر في الأصوات الدالة بالإجمال ثم في الاسم والفعل والأداة . و ينتقل إلى العبارة وقسمتها إلى بسيطة ومركبة وموجبة وسالبة وصادقة وكاذبة . ثم إلى تقابل القضايا البسيطة وقوانينه في التناقض والتضاد ، وتقابل التناقض في قضايا الممكن المستقبل . ثم يبحث في القضايا المحصلة والمعدوله والقضايا المركبة والقضايا الموجهة وتقابلها . — وكل هذا وارد في كتب المنطق كما ذكره أرسطو فلا نقف إلا عند أمر واحد هو تقابل التناقض في القضايا الممكنة المستقبلة الأهمية هذا الأمن في مسألة الحرية الإنسانية ، فإن أرسطو يقول إن القضيتين الماحدة منهما صادقة بالضرورة والأخرى كاذبة بالضرورة فيا سوئ الممكنات المستقبلات أى الأفعال الاتفاقية والأفعال التعلقة باختيار الإنسان ، فنحن الممكنات المستقبلات أى الأفعال الاتفاقية والأشياء لا يقع بالضرورة وليس الإيجاب نم الأسواء ، و إذن فبعض الأشياء لا يقع بالضرورة وليس الإيجاب فيه قبل الحدوث بأصدق من السلب (۱)

<sup>(</sup>۱) يدرس أرسطو الاتفاق في السماع الطبيعي، وحرية الاختيار في الأخلاق النيقوماخية انظر في يعد عدد ٥٦، د — و ٧٧، اب.

#### · • • التحليلات الأولى :

ا — التحليلات أناها اسمها من موضوعها ومنهجها . فموضوعه أجزاء القياس والبرهان وهما آلة العلم الكامل . ومنهجها تحليل القياس والبرهان إلى أجزائهما ، فإن العلم الكامل إدراك الشيء بمبادئه ، ولا يتسنى هذا الإدراك إلا بالتحليل . والبرهان ينظر إليه من حيث صورته ومن حيث مادته ، فهو ينحل إلى مبادئ صورية وأخرى مادية . والتحليلات التي ترد البرهان إلى المبادئ الصورية التي يتعلق بها لزوم التالى من المقدم لزوماً بيناً ضروريًّا بصرف النظر عن مادة البرهان تسمى بالأولى وهي مقالتان . والتحليلات التي ترد البرهان إلى المبادئ المادية المادية . وهي مقالتان كذلك .

— القياس قول مؤلف من أقوال إذا وضعت لزم عنها بذاتها لا بالعرض قول آخر غيرها اضطراراً . هماهية القياس تقوم في لزوم النتيجة من المقدمتين هذا اللزوم الضرورى ، حتى أن المقدمتين الكاذبتين قد تلزم عنهما نتيجة صادقة لا من حيث مادتهما بل من حيث تأليفهما معاً ، فإن النتيجة للا تخرج إلا باجتماعهما في الذهن و إدراك ما بينهما من نسبة ، فلا وجه لادعاء قدماء الشكاك وستوارت مل بأن القياس مصادرة على المطلوب الأول ، إذ أن النتيجة في القياس متضمنة في المقدمتين ، أما في المصادرة فالنتيجة متضمنة في مقدمة واحدة (١٠) . وقد نتوهم أن النتيجة متضمنة في الشكل الأول ، ولكن هذا الوهم يتبدد في الأشكال الأخرى ، فإن لزوم النتيجة فيها من المقدمتين معاً واضح غاية الوضوح . — وتركيب أرسطو للقياس يختلف عن التركيب المألوف ، فهو لا يضع الموضوع في أول القضية بل المحمول ، و يركب القياس هكذا : إذا كان ( (مائت ) المؤضوع في أول القضية بل المحمول ، و يركب القياس هكذا : إذا كان ( (مائت )

<sup>(</sup>۱) المصادرة على المطلوب الأول أن يجمل المطلوب نفسه مقدمة فى قياس يراد به إنتاجه فتكون الكبرى والنتيجة شيئاً واحداً ( النجاة لابن سينا ) .

مقولاً على كل ب (حيوان) وكان كل ب مقولاً على كل ح (إنسان) ، فإن ١ (مائت) مقول على كلح (إنسان). وتسمية القضايا والحدود مأخوذة من خصائعها في هذا التركيب: الحد الأوسط بين الطرفين (مائت و إنسان) والطرفان الواحد منهما أكبر من الأوسط ، والآخر أصغر من الأوسط بحيث يتأدى الفكر من الأكبر (أو الأول) إلى الأوسط، ومن الأوسط إلى الأصغر (أو الأخير)، وهذا هو الشكل الكامل أو الأول. أما وضع الأوسط قبل الطرفين أو بعدها، فإنه ينتج شكلين غير كاملين النتيجة فيهما لا تلزم رأساً من المقدمتين كما تلزم في الشكل الأول. وهـذا الشكل أول أيضاً لأن النتيجة فيـه يمكن أن تكون إحدى القضايا الأربع: كلية موجبة أو سالبة وجزئية موجبة أو سالبة. ومبدأه عنده «حينها تكون نسبة الحدود بعضها إلى بعض بحيث يكون الأخير متضمناً في الأوسط والأوسط متضمناً أو غير متضمن في الأول فحينتذ يكون بالضرورة قياس كامل ير بط الأول والأخير » . ويعتمد أرسطو هنا على الماصدق لأن هـذه الوجهة أسهل وأكثر إيضاحاً لماهية القياس ، واكنه حين ينظر إلى الحكم يعتبر المفهوم ، لأن الحكم عنده وصف شيء بشيء قبل أن يكون إدراج شيء تحت شيء . واعتبار الماصدق في المقدمتين يؤدي إلى أن أشكال القياس ثلاثة فقط: ذلك أن الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف وأصغر من آخر ، و إما أن يكون أكبر منهما ، و إما أن يكون أصغر منهما . أما الشكل الرابع فلا يلزم إلا من نظر آخر هو اعتبار موضع الأوسـط على ما فعل جالينوس من بعد فخرج له تصنيف جديد هو المذكور في الكتب الحديثة المتداولة . على أن أرسطو يذكر موضع الأوسط في كل شكل، إِلا أن هذه الوجهة ثانوية عنده ، ثم هو يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع الخسة المنتجة ، فجعلها تلميذه ثاوفر اسطس أضرباً تابعة للشكل الأول .

ح - ولتعيين أضرب كل شكل لم يؤلف أرسطو القضايا الأربع بعضها مَعَ بِعَضَ إِلَّا فِي المقدمات وأهمل النتائج فخرج له ١٦ ضرباً ممكناً بدلاً من ٦٤ في كل شكل، وهذا أخصر وأصوب لأن النتائج تابعة للمقدمات وليس لها أحكام خاصة . ولتعيين الأضرب المنتجة يبدأ بمراجعة الأضرب التي مقدماتها كلية ، ثم ينتقل إلى الأضرب التي تحتوي على مقدمة جزئية ، و يستبعد جملة الأضرب التي مقدمتاها جزئيتان . ومعأنه استخرج أهمقواعد القياس ، كما سنشير إلىذلك ، نراه يراجع بالأمثلة لابتطبيق القواعد . ولما كان الأوسط في الشكاين الثاني والثالث ليس كالأوسط في الأول ، أي ليس متوسطاً بين الطرفين من حيث الماصدق ، فإنه يعالجه لجعله متوسطاً ولرد الشكاين غير الكاماين إلى الأول الكامل ، وله في ذلك ثلاث طرائق: طريقة مباشرة بعكس القضايا ، وطريقتان غير مباشرتين الواحدة بنقل الكبرى صغرى والصغرى كبرى ، والأخرى بالخاف أى ببيان أنه إذا لم تسلم نتيجة القياس تسلم نتيجة مناقضة لقضية ســلمت . وفي العكس يذكر أن الكلية السالبة تنعكس مثل نفسها ، والكاية الموجبة تنعكس جزئية موجبة والجزئية الموجبة تنعكس مثل نفسها ، وأما الجزئية السالبة فيقول إنها لا تعكس ولا يذكر عكس النقيض لأنه لا يفيد في رد الأقيسة ، وأرسـطو لا يتكلم عن العكس في كتاب العبارة (كما نفعل الآن إذ ندرسه في باب القضية) بل في التحليلات بمناسبة القياس . و بعد أن يرد أضرب الشكاين الثانى والثالث إلى أضرب الأول يرد الضربين الجزئيين في الأول إلى الضربين الكايين فلا يستبقى في النهاية غير هــذين الأخيرين ، الواحد موجب والآخر ســااب . ـــ ويذكر الأقيسة الموجهة ويركبها بعضها مع بعض على كل الأنحاء وينظر في ماهية النتيجة فى كل قياس فيستغرق فى ذلك خمسة عشر فصلاً مطولاً، فاختصر ثاوفراسطس الطريق بتطبيقه قاعدة أن النتيجة تتبع أضعف المقدمتين . و بعد أن يستعرض

جميع الأقيسة يقرر القواعد العامة المستخلصة من الملاحظات الجزئية ، وهذه القواعد خمس : (١) يتألف القياس من ثلاثة حدود لا أكثر — (٢) في كل قياس لا بد من مقدمة موجبة ، أى لا تلزم نتيجة عن سالبتين — (٣) في كل قياس لا بد من مقدمة كلية ، أى لا تلزم نتيجة عن جزئيتين — (٤) النتيجة الكلية لا تلزم إلا عن كليتين ، أى إذا كانت إحدى المقدمتين جزئية فالنتيجة جزئية حتاً — (٥) النتيجة الموجبة لا تلزم إلا عن موجبتين ، أى إذا كانت إحدى المقدمتين سالبة فالنتيجة سالبة حتماً . وقد جمعت بعد ذلك القاعدتان الأخيرتان في واحدة هي أن النتيجة تتبع أضعف (أوأخس) المقدمتين .

 و - إذا تأملنا القياس وجدنا أن نتيجته كانت قبل تركيبه « مطلوباً » أى أنها هي المسألة التي عرضت أولاً ( هل المحمول يوافق الموضوع أم لايوافقه؟ ) ثم ركب القياس لحلها . و إنما ركب بالأوسط فلا بد من منهج لاستكشاف هذا الأوسط . والمنهج أن يوضع ثبتان واحد لكل الموضوعات المكنة للأكبر ( المحمول ) وآخر لكل المحمولات المكنة للأصغر ( الموضوع ) دون الذهاب إلى أبعد من الجنس القريب ، فالحد الأوسط يوجد بالضرورة في الجزء المشترك بين الثبتين . و بعبارة أخرى توجد أشياء هي دائماً موضوعات ولا تكون غير ذلك كالجواهر ، وأخرى هي دائمًا محمولات كالأجناس العالية ، وطائفة ثالثة قد تكون موضوعات وقد تكون مجمولات كالأنواع ، ولما كان الأوسط يجب أن يكون موضوعاً ومحمو لا فإن البحث عنه يجب أن يتجه إلى النوع أي يجب البحث عن حد مشــترك بين موضوع النتيجة ومحمولها في كل ما يمكن إيجابه لأحدها وفي كل ما يمكن أن يوجب له الآخر أو - إن كانت النتيجة سالبة -في كل ما يمكن سلبه عن الواحد أو عن الآخر . فليكن هذا المطلوب: هل سقراط مائت ؟ الإنسان واحد من المحمولات التي يمكن إسـنادها لسقراط وواحد من

الموضوعات التى يمكن أن يسند إليها مائت فيمكن أن يقوم حدا أوسط بين سقراط ومائت . فاستكشاف الحد الأوسط يقتضى إمعان الفكر والنفاذ إلى الماهيات ، و إذن فليس القياس قاصراً على أنه عرض البرهان ولكنه أيضاً آلة للاستكشاف ولإقامة البرهان ؛ فإن محاولة تركيب القياس شيء وتركيبه بالفعل شيء آخر وهذا مالم ينتبه إليه نقاد القياس المتقدمون والمتأخرون . فإن قالوا إن الاستكشاف العلمي سابق على تركيب القياس فالقياس فعل لاحق عقيم ، أجبنا أن الرائد في الاستكشاف إنما هي طبيعة القياس القائمة على حد أوسط متعلق بالماهية ، فالقياس علة غائية ، ومعلوم أن الغاية تتصور أولاً وتحقق في النهاية .

ه — بعد تعريف القياس وتحليله يقارن أرسطو بين القياس والقسمة الأفلاطونية (٣٣ ج) فيقول إن هذه القسمة قياس ضعيف أو عاجز لأنها خلو من حد أوسط ، فهى تقول مثلاً : الكائنات إما حية و إما غير حية ، فلنضع الإنسان فى الحية ؛ والحيوانات إما أرضية و إما مائية ، فلنضع الإنسان فى الأرضية وهكذا حتى تحصى جميع خصائص الإنسان ، ولكنها لا تبين علة إضافة خاصة دون الخاصة المقابلة و إنما تضعها وضعاً . فما لا نجده عند أفلاطون هى فكرة أن الاستدلال إقامة البرهان على أن المحمول يوافق الموضوع ، وهذا لا يتحقق فى القسمة ، بل إن القسمة مصادرة على المطلوب الأول فى جميع مراحلها . — فإن صح أن القسمة الأفلاطونية هى التى أدت بأرسطو إلى القياس فإن الفرق بعيد بين الطريقتين .

و — ومسائل المقالة الثانية قياس الدور فى الأشكال الثلاثة ، وقياس الحلف فيها ، والفرق بين البرهان المستقيم و برهان الحلف ، وردكل منهما الآخر فى كل من الأشكال الثلاثة ، والأقيسة الفاسدة وأهمها المصادرة على المطلوب الأول ، ثم لواحق القياس وأهمها الاستقراء والتمثيل . وقد كثر الكلام فى الاستقراء لواحق القياس وأهمها الاستقراء والتمثيل . وقد كثر الكلام فى الاستقراء

الأرسطوطالى لأن صاحبه يشترط فيه ذكر الجزئيات جميعاً فقال النقاد إن الفيلسوف لم يفهم الاستقراء على حقيقته ولم يفطن إلى إمكان إقامته على جزئيات معدودة بله على جزئى واحد و إلى أن الجزئيات لا تقع تحت حصر . هذا اتهام باطل لا يعقل أنه يجوز على واضع المنطق والفلسفة الأولى والعلم الطبيعي . و إنما ساق أرسطو عبارته هذه في واحد من الكتب التي تبحث في المنطق الصوري ، فلم ينظر فيه لغير صورة الاستقراء ودل على الشرط الذى يمكن بموجبه عد الاستقراء بين الأقيسة وهو إمكان عكس الصغرى عكساً مستوياً ، ولا مشاحة في أن الانتقال من الجزئيات إلى الكلى يقتضى الجزئيات جميعاً ليكون صحيحاً من الوجهة الصورية و إلا كان التالي أعم من المقدم و بأن الاستقراء سفسطة . ولكن أرسطو لم يقل إِن هــذا الشرط يمكن تحقيقه ، ونفس المثال الذي يورده دليل على ذلك إذ أن الجزئيات فيه غير تامة وأرسطو يعلم ذلك : « الإنسان والفرس والثور طويل العمر — والإنسان والفرس والثور قليل المرارة — إذن فكل حيوان قليل المرارة فهو طويل العمر » . وحتى لو تحقق الشرط لما عده أرسطو ، كافياً إذ أن العلم عنده لا يؤلف من حقائق واقعة بل من حقائق ضرورية ولأرسطو في هـذه النقطة كلام ليس أصرح ولا أقوى منه قاله في التحليلات الثانية وهو الكتاب الذي يبحث في البرهان والعلم اليقيني قال : « إن من يبين ببرهان واحد ( تذكر فيه الجزئيات ) أو ببراهين عدة (كل منهـا خاص بجزئى ) أن كلاًّ من المثلث متساوى الأضلاع وغير متساويها ومتساوى الضاءين مجموع زوایاه یساوی قائمتین فلیس یحصل له العلم بأن نفس المثلث تســـاوی زوایاه قائمتين أللهم إلا على وجه سوفسطائى ( أى جدَّلى قائم على أن هـذه الثلاثة هي جميع المثلثات ) وليس يحصل له العلم بالمثلث الكلى ولو لم يكن هناك مثلث غير ما ذكر ، ذلك أنه لا يعلم من أجل الثلث ، ولا كل مثلث إلامن حيث العدد ،

أما من حيث الصورة ( المـاهية ) فليس يعلم كل مثلث ولو لم يوجــد مثلث إلا وهو يعرفه . و إنما يعلم علماً كليًّا متى قام عنده أن ماهية المثلث وجميع المثلثات واحــدة بحيث إنْ وُضعَ المثاث ورفعت المثلثات وافقه المحمول »(١). إِذَن فالعلم معرفة الماهية ، لا يؤدي إليه الاستقراء مهما يبلغ عدد الجزئيات إلا إذا أدركت العلاقة الضرورية بين المحمول والموضوع في نتيجته، فإن لم تدرك بقي الاستقراء علماً ناقصاً يحفز العقل إلى طلب علة اطراد المحمول للموضوع. فكيف يمكن القول مع القائلين إن القياس قلب صناعى للاستقراء بوضع الخاصة التي بينتها نتيجة الاستقراء موضع الوسـط والعلة ، وأن العلم الضرورى عند أرسطو ما هو إلا صورة مجردة للنظام الطبيعي المستخلص من التجربة ؟ هؤلاء القائلون ينسون أو يتناسون معنى « إدراك المـاهية » ولقد ميز أرسطو بين الاســتقراء والقياس تمييزاً تاميًا قال (٢): الاستقراء أبين من القياس بالإضافة إلينا لأنه يبدأ من الجزئيات ، أما القياس فأبين بالذات لأنه يبدأ من الكايات فيبين علة النتيجة بخلاف الاستقراء الذي يضع النتيجة من أجل ما شوهد في الجزئيات ، والحــد الأوسط فيه أوسط من حيث الشكل فقط لأن الاسـتقراء يضيف الأكبر للأوسط بالأصغركما يتبين من المثال المذكور آنفاً ، ولا يختلف الأوسط عن الأصغر من حيث الماصدق لأنه مكتسب بوضع حدكلي في موضع الجزئيات وهذا الوضع هو نفس الاستقراء .

ز — ولا يذكر أرسطو القضية الإضافية التي بين موضوعها ومحمولها نسبة إضافة مثل ب أكبر من ح أو ب إلى يمين ح وما أشبه ، ولا بد أن يكون السبب في هذا الإغفال أن تعريف القضية عنده عام يشمل كل نسبة بين موضوع

<sup>(</sup>١) التحليلات الثانية م ١ ف ٥ .

<sup>(</sup>٢) التحليلات الأولى م ٢ ف ٢٣ وهو الحاص بالاستقراء .

وأرسطو ياحظ الرياضيات في منطقه و يأخذ منها بعض مصطلحاته المنطقية مثل الحد وألشكل ، و يمشل لكل واحد من أشكال القياس بشكل هندسي خاص الخطوط فيه تمثل القضايا والنقط تمثل الحذود .كذلك لم يذكر القضية الشرطية بنوعيها متصلة ومنفصلة لأنهما تنحلان إلى حمليتين . وأهمل الأفيسة المقابلة لهذه القضايا لأن القياس الإضافي لا يخرج عن تعريف القياس بالإجمال ولأن القياس الاستثنائي يرد إلى قياس اقتراني بتحويل القضية الشرطية إلى قياس إضماري مثل قواننا « إذا كان الله ثابتاً فهو فعل محض » (شرطية متصلة) فإنه يرجع إلى ِ القياس يخرج لنا «كل ما هو ثابت فهو فعـل محض والله ثابت إِذن فالله فعل محض » — ومثل قولنا « العدد إما فرد و إما زوج » ( شرطية منفصلة ) فقد يرد إلى السابق « إذا لم يكرن العدد فرداً فهو زوج » أو إلى حماية مباشرةً «كل ما ليس فرداً فهو زوج » .

#### ١٥ – التحليلات الثانية:

ا — تقع فى مقالتين كالأولى: الواحدة تدور على ماهية العلم وشرائط مقدماته وخصائص البرهان بما هو برهان أى من حيث إبانته عن علة حصول المحمول للموضوع. وتدور الثانية على خصائص البرهان من حيث هو وسيلة لحد المحمولات وعلى الطالب العلمية أى الأسئلة التى تقع فى العلوم وعلى الحد وعلاقته بالبرهان. — يبدأ أرسطو بالبحث فى أساس العلم فيقول: إن كل علم وكل تعلم بالبرهان ما علم سابق ، لكن لا يتسلسل العلم إلى غير نهاية فلا يتم أبداً ، ولا يتوقف بعضه على بعض فنقع فى دور. وللقول بالتسلسل والدور مصدر واحد هو

توهم البرهان الوسيلة الوحيدة للمعرفة ، ولكن هناك مقدمات أولية لا تفتقر إلى برهان ولا تحتمل البرهان و إنما هي أصول البراهين . ولابرهان تعريف أولِ ظاهرى بالعلة الغائية هو أنه « قياس منتج للعلم » والقياس مأخوذ هنا بمعناه المحدود من حيث هو قسيم الاستقراء ، ولفظ العلميعني معرفة العلة وهي معرفة ثابتة ضرورية بينها الإحساس والظن يقعان على الحادث والممكن ، وقد يقع العلم والظن فى شخصين على موضوع واحد بعينه فلا ينتغى التمييز بينهما لأن موقف كل شخص من هذا الموضوع غير موقف الآخر ، فالشخصان يستطيعان أن يحكما بأن الإنسان حيوان لكن أحدها يعتبر الحيوان من ماهيــة الإنسان ويعتبره الآخر محمولاً حاصلاً بالفعل ، والفرق ظاهر بين هذين النوعين من المعرفة . — وللبرهان تعريف ثانِ جوهرى بالعناصر المؤلفة له هو انه « القياس المنتظم من مقدمات صادقة أولية سابقة في العلم على النتيجة وأبين منها وعلة لزومها » . ولما كانت المقدمات تتضمن الموضوع والمحمول ، كانت عناصر البرهان الموضوع والمحمول والمقدمتين، ووجب أن يعلم قبل البرهان أن الموضوع موجود وما هو وما المحمول أو ما يعني اسمه وأن المقدمتين صادقتان و إلا لم ينتج برهان . والصدق هنا يقتضي أن تكون النسبة بين الموضوع والمحمول نسبة ذاتية أى جوهرية فتصير المقدمة أولية ، و إلا افتقرت إلى برهان ولم تصلح أساساً يستند إليه .

- ومقدمات البرهان ثلاثة أقسام: الأول مقدمات أولية بالإطلاق وتسمى « علوماً متعارفة » مثل مبادئ عدم التناقض والثالث المرفوع والعلية وهى لا تدخل عادة فى القياس بل يتمشى القياس بموجبها دون ذكرها أى أنها مقدمات بالقوة لا بالفعل ، وهى ليست غريزية فى العقل لكن العقل يكتسبها بالحدس فتبدو كالغريزية . والقدم الثاني مقدمات تسمى « أصولاً موضوعة » ليست أولية ولكن المتعلم يسلمها عن طيب نفس . والقسم الثالث مقدمات تسمى

«مصادرات» يطلب إلى المتملم تسليمها فيسلمها مع عناد فى نفسه و يصبر عليها إلى أن تتبين له فى علم آخر . — فحيها تكون المقدمات أولية و يستدل على المعلول بالعلة يسمى البرهان « برهان لم » يفيد علة حصول النتيجة و يحاكى نظام الوجود حيث العلة سابقة على المعلول وهو البرهان بالمعنى الصحيح والعلم الأكل . وهناك برهان آخر يسمى « برهان إن » وهو الذى مقدماته تقتضى البرهنة أو الذى يستدل على العلة بالمعلول وهو برهان بالمعنى الواسع لأنه يترك للعقل مجالاً للتساؤل ، كبرهان الطبيب الذى يستند إلى نتائج الرياضيات فيقول إن الجروح المستديرة أبطأ اندمالاً من سواها ، وكبراهين علوم المناظر والموسيقى والفلك التى تتقبل مبادئها من الرياضيات تقبلاً . — وفى هذا القدر كفاية بعد الذى ذكرناه عن القياس وليس لنا كلام خاص فى باقى مسائل الكتاب وهى مبسوطة فى كتب المنطق .

#### ٠٠ - الجدل:

ا — كان أفلاطون قد رفع الجدل إلى مقام العلم والمنهج العلمى (٣١-١) ولكن أرسطو عاد به إلى معناه المتعارف فحده بأنه « الاستدلال بالإيجاب أو بالسلب فى مسألة واحدة بالذات ، مع تحاشى الوقوع فى التناقض ، والدفاع عن النتيجة الموجبة أو السالبة » . وليس يمكن ذلك بالاستناد إلى حقائق الأشياء لأن المقدمات الصادقة لا تنتج النقيضين فى آن واحد ، فلا يدور الجدل إلا بمقدمات محتملة أى آراء متواترة أو مقبولة عند العامة أو عند العلماء . فالقياس الجدلى يتفق مع البرهانى فى أنه استدلال صحيح و يختلف عنه فى أن مقدماته محتملة . ولا يتفق مع السوفسطائى فى شىء ، لأن هذا يستند إلى قضايا مموهة والاستدلال فيه قد يكون صحيحاً أو فاسداً . و إذن فليس الجدل علماً أو منهج

العلم كما أراد أفلاطون ولكنه الاستدلال على وجه الاحتمال ، وهو يستعمل فى الخطابة بنوع خاص .

- وللجدل فوائد منها أنه رياضة عقلية ، وأنه منهج يستطيع العالم والجاهل أن يمتحن بموجبه مدعى العلم . بل إن له فائدة علمية هي أنه يساعد على كشف المبادئ الأولية في علم من العلوم ببحث الآراء العامة وآراء العلماء في موضوع ذلك العلم ؛ فإن العلوم الجزئية لا تبرهن بنفسها على مبادئها الحاصة ؛ فامتحان الآراء يعين العقل على الاقتراب من المبادئ ووضع المسائل . وقد كان فامتحان الآراء يعين العقل على الاقتراب من المبادئ ووضع المسائل . وقد كان أرسطو القدوة في هذا المنهج علماً وعملاً ، فني كل علم وكل مسألة سرد أقوال المتقدمين ومحصها ومهد بذلك لدراسة المسألة في ذاتها بحيث يمكن أن يستخرج من كتبه تاريخ الفلسفة والعلم والفن .

ح — ولما كان الجدل قياساً واستقراء لإضافة محمول إلى موضوع فيلزم النظر فى هذه الإضافة وتعيين أنواعها والدكلام فى كل نوع . فالحمول إما أن يكون مساوياً للموضوع فى الماصدق و إما أن لا يكون : فإن كان مساوياً رأى ينعكس) فإما أن يكون ماهية الموضوع وهو إذن حده و إما أن لا يكونها وهو إذن خاصة . و إن لم يكن مساوياً فإما أن يكون جزءا من الحد وهو إذن جنس الموضوع أو فصله النوعى و إما أن لا يكون جزءا من الحد وهو إذن عرض . فكل موضوع يوصف من هذه الوجهات تحصل لنا به معرفة ، وكل مقدمة وكل مسألة ترجع إلى واحدة من هذه الوجهات لأن المحمول لا يخلو أن يكون إما جنساً أو خاصة أو فصلاً أو عرضاً ، فهذه الوجهات هى المواضع التي تستمد منها الفضايا الجدلية على هذا الترتيب فى القياس والاستقراء وهذا موضوع ألكتاب ومن هنا أتى اسمه فإن « طو بيقا » من « طو بوى » أى الأمكنة التي تؤخذ منها الاستدلالات الخطابية . وتجد فى كتاب النجاة لابن سينا تلخيصاً تؤخذ منها الاستدلالات الخطابية . وتجد فى كتاب النجاة لابن سينا تلخيصاً

المقالات السبع فى الفصل المعنون « فى بيان وجوه الغلط فى الأقوال الشارحة » . أما المقالة الثامنة والأخـيرة فتدور على ترتيب الجدل أى على قواعد السـؤال والجواب .

وجعلها موضوعاً المحتاب خاص أسهاه « المدخل إلى مقولات أرسطو » وجعلها موضوعاً المحتاب خاص أسهاه « المدخل إلى مقولات أرسطو » ( إيساغوجي = المدخل) فانقسم المحلام في التصور الساذج إلى قسمين: المحليات والمقولات. و إنما وضعت المحليات أولاً لأنها ذهنية صرفة وألصق بالمنطق. أما المقولات فذهنية من حيث هي أقسام تندرج تحتها الموضوعات والمحمولات، وحقيقية من حيث هي أقسام تترتب فيها الأشياء أنفسها. ثم إن البحث في الكليات مفيد بل ضروري للحد والقسمة، وها مستعملان في كتاب المقولات. غير أن المحليات عند أرسطو أر بعة زاد عليها فورفور يوس كلياً خامساً هو النوع ولم يكن أرسطو يعتبره واحداً من المحليات و إنما كان يعتبره الموضوع نفسه من حيث أن الأحكام العلمية صادرة على الأنواع لا على الأفراد والنوع لا يضاف إلا للفرد مثل قولنا سقراط إنسان.

#### ٣٥ - الأغاليط:

ا — كتاب الأغاليط أو تفنيد الحجج السوفسطائية في مقالتين: تبدأ الأولى بتعريف الغلط أو السفسطة بأنها قياس في الظاهر فقط لا في الحقيقة، وتستطرد إلى بيان العلاقة بين هذا الكتاب وسائر الكتب المنطقية، وأن « أفعال السوفسطائية إما في القياس المطلوب به إنتاج شيء ، و إما في أشياء خارجة عن القياس » . فالمغالطات في القياس « إما أن تقع في اللفظ أو في المعنى أو في صورة القياس أو في مادته ، و إما أن تكون غلطاً أو مغالطة » . والأشياء الخارجة عن

القياس « مثل تخجيل الخصم وترذيل أقواله والاستهزاء به وقطع كلامه والإغراب عليه فى اللغة واستعال ما لا مدخل له فى المطلوب وما يجرى مجرى ذلك » (١) . والمقالة الثانية فى حل هذه الإشكالات .

 و يقول أرسطو في الفصل الأخير من الكتاب إن العلم أو الفن يوضع شيئًا فشيئًا بأن يزيد المتأخرون على ما يخلفه المتقدمون واله هو قد سُبق إلى فنون كثيرة فتلقى البيان مثلاً عن الأقدمين وأكمله . أما القياس والبرهان والجدل والسفسطة فلم يسبقه إليها أحد . نم إن السو فسطائيين وأمامهم غورغياس كانوا يعلُّمون المحاجة ، ولكنهم كانوا يقتصرون على تلقين تلاميذهم بعض حجج عامة وتدريبهم على تركيب بعض المغالطات بطريقة تجريبية مما هو أدخل في علم البيان. أما الفن نفسه بما له من موضوع محدد ومبادئ ونتأمج فقد استكشفه من عند نفسه فی زمن طویل . – انتهی کلامه – والحق أن من یقابل بین ما عرفته المدارس السابقة من المنطق وما ورد في أفلاطون وقد آلت إليه الفلسفة اليونانية من أبحاث متفرقة ضعيفة في الحد والقسمة والاستقراء ، و بين كتبأرسطو الغنية العميقة ليدهش منعظم الفرق و يوقن أن القياس بمبادئه وأشكاله وقواعده ، وأن البرهان بأصوله وأنواعه وشروطه ، وأن الاستقراء بماهيته ومكانه من العلم ، أمور جديدة في تاريخ الفكر أصبحت من يوم وجدت جزءًا من الفاسفة لا يتجزأ . و إذا كان العلم الكامل هو علم الذي يعلم أنه يعلم أي الذي يبرهن على علمه ويدفع عنــه الشبه والاعتراضات وهو على بينة من أمره ، فإن أرسطو بوضعه المنطق قد. يسر للناس مثل هذا العلم و بصر العقل بنفسه وأبلغه رشده .

<sup>(</sup>١) ابن سينا: النجاة ص ١٤١ -- ١٤٨ .

## الفصل لمثالث الفصل لمثالث من ٥٥٠٥٤

العلم الطبيعي وأقسامه: المفررأ توالم

ا ﴿ الوَّجُودُ الطَّبِيعَى هُو الذَّى يتعلق بالمادة في الحقيقة وفي الذَّهن ، فإنا مهما نحاول فلن نستطيع أن نتصور الإنسان إلا فى لحم وعظم ، وهكذا سائر الموجودات الطبيعية في المادة التي تلائمها . وكل ما هو مادي فهو متحرك ، فموضوع العلم الطبيعي الوجود المتحرك حركة محسوسة ، بالفعل أو بالقوة . والحركة على أنواع ، وِلأَجل تعيين عدد هذه الأنواع يجب الرجوع إِلى معنى أعم من الحركة هو التغير أو الصيرورة : كل تغير فهو من طرف إلى طرف ضده ؛ وعلى ذلك فلا تغير من اللاوجود إلى اللاوجود؛ إذ ليس بينهما تضاد، و إنما التغير من اللاوجود إلى الوجود ، ومن الوجود إلى اللاوجود ، ومن الوجود إلى الوجود . أما النوع الأول فليس حركة والكنه «كون » لأن الحركة تقتضى قبلها وجود المتحرك ، والكلام هنا على كونه أى على وجوده بعد لا وجود ، ثم إن للحركة وسطاً ولا وسط بين اللاوجود والوجود . وأما النوع الثانى فليس حركة كذلك واكمنه « فساد » إِذ لا وسط بين الوجود واللاوجود ، والانتقال من الأول إِلى الثانى فجائى . فلا يبقى إِلا النوع الثالث وهو انتقال نفس الشيء من وجود إِلى وجود هو حال لهذا الشيء ، و يتحرك الشيء حركات مختلفة ؛ لـكن لا من حيث الجوهر فإن الجوهر عرضة للكون والفساد ليس غير ؛ ولا من حيث جميع المقولات الأخرى ؛ بل من حيث بعضها فإن الإضافة لا وجود لهـا بذاتها و إنمـا توجد بطرفيها فتغيرها تابع لتغيرها ، والفعل والانفعال ها تغير ولا تغير للتغير ، والزمان مقياس الحركة فليس هو الذي يتحرك . يبقى أن الحركة تحدث في ثلاث مقولات هي : الكيفية ، والكيفية ، والمكان : فالحركة التي في الكيفية « استحالة » ، والتي في المكان « نقلة » . وفي هذه المقولات والتي في المكان « نقلة » . وفي هذه المقولات فقط يتفق الانتقال من ضد إلى ضد ، والنقلة شرط الحركتين الأخريين إذ لابد فقها من تماس المحرك والمتحرك ، ولا بد لتماسهما من تقاربهما . والنمو والنقصان حركة الجسم الحي ، فهو يبدأ صغيراً فيتحرك نحو الكمية المقتضاة له حسب طبيعته ثم يعتريه الذبولي والنقصان .

ر الكسير الطبيعي العلم الطبيعي إلى الكلام في الموجود الطبيعي الله الكلام في الموجود الطبيعي بالإجمال وهذا موضوع كتاب السماع الطبيعي ، ثم في الموجود الطبيعي بالتفصيل أى أولاً في الموجود الطبيعي المتحرك بالنقلة وهذا موضوع كتاب السماء أي العالم ، وثانياً في الموجود الطبيعي المتحرك بالاستحالة المنتهية إلى فساد جوهر وكون آخر وهذا موضُّوع كتاب الكون والفساد ، وثالثاً في الموجود الطبيعي المتحرك بالنمو والنقصان أى الجسم الحي وهــــــذا موضوع كتاب النفس ولواحقه الطبيعيات الصغرى وكتب الحيوان . — وسندرس في هــذا الفصل الـكتب الثلاثة الأولى ونخصص الفصل الآتى للكلام على النفس. والأصل في اسم السماع الطبيعي على قول البعض أن أرسطو ألقاه دروساً فدوّنه التلاميذ، وعلى قول البعض الآخر أنه يتعذر فهمه من غير الاستماع إلى معلم . والكتاب في ثماني مقالات : الأولى في تجوهر الأجسام الطبيعية أى تركيبها . والثانية في العلية والاتفاق والضرورة والغائية . والثالثة في تعريف الحركة وفي اللانهاية . والرابعة في المكان والخلاء والزمان : وسنلخص هذه المقالات تلخيصاً وافياً ، وكان أرسطو يعتبرها قسماً تامًّا

<sup>(</sup>١) السماع الطبيعي م ١ ف ٢ و م ٥ ف ٢ .

يسميه « في المبادىء » ( الطبيعية ) ويعتبر الباقي قسماً آخر يسميه « في الحركة » وسنهمل هذا الباقي هنا إلا مسألة واحدة منه ، فإين المقالة الخامسة تدور على تفصيلات في الحركة لا نرى فائدة في تتبعها . والمقالة السادسة تبحث في اتصال الجسموالمكانوالزمان ، وأهم ما فيها وارد فىالكلام على اللانهاية . والمقالة السابعة تمنى بتفصيلات أخرى في الحركة ، وقد وردت في روايتين يظن أنهـما لبعض التلاميذ وقد أقحمتا على الكتاب . والمقالة الثامنة تدلل على قدم حركة العالم ( وهـذه هي المسألة التي سنذكرها ) وتبرهن على وجود المحرك الأول وهـذا بحث سيعود إِليه أرسطو في « ما بعد الطبيعة » فنرجئه نحن تفادياً من التكرار ولأنه أدخل في هــذا العلم الأخير . — و بعــد ذلك نقول كلة في كـتاب السهاء وأخرى فى كتاب الكون والفساد .

مرح تجوهر الأجسام الطبيعية: رسيسور ميزا هي العمد سعر ا — العلم معرفة العلل والمبادئ والأصول. وقد تعددت الآراء في المبادئ الطبيعية . فمن الفلاسفة من وضع مبدءًا واحداً ثابتاً مثل بارمنيدس ومليسوس -ومنهم من وضع مبدأ واحداً متحركاً ماء أو هواء أو ناراً وهم طاليس وأنكسيانس وهرقليطس – ومنهم من قال بمبادئ عدة محدودة العدد مثل أنبادوقليس - ومنهم من قال بمبادئ عدة غير متناهية العدد وهم طائفتان : واحدة ذهبت إِلَى أَن هذه المبادئ متفقة جنساً مختلفة شكلاً مثل لوقيبوس وديموقر يطس — وطائفة أخرى ذهبتِ إلِي أن المبادئ متباينة مثل أنكسيمندر يسوأ نكساغورس. ومدهب الرسم من المساميد الله عن إنكار العلم الطبيعي إذ أن الله الطبيعي إذ أن الأجسام الطبيعية متمايزة ومتغيرة ، وهو يجعل الطبيعة كلها واحداً ساكناً ، فهو لم يفطن إلى أن الوجود يقال على أنحاء هي المقولات العشر لا على نحو واحد ، وأن

كل مقولة تقال كذلك على أنحاء فيقال جوهر للإنسان والفرس والنفس ، ويقال كيفية للأبيض والحار وما أشبه . فعبارته «كل ما خلا الوجود فهو لا وجود » غير صحيحة ، فإن ما خلا الوجود من وجه أي منحيث الجوهر مثلاً أو من حيث جوهر معین فقد یکون وجوداً من وجه آخر أی عرضاً أو جوهراً آخر ، و إذن فليس يلزم أنه لا شيء .كذلك الواحد يؤخذ بمعانى مختلفة فيقال على المقدار وعلى غير المنقسم وعلى الماهية: فإن قيل على المقداركان الواحد كثيراً بالقوة لأن المقدار ينقــم إِلى أجزاء . و إِن قيل على غير المنقسم بطلت الـكمية ولم يعد الوجود متناهياً كما يرى بارمنيدس ، ولا لا متناهياً كما يرى مليسوس . و إن قيل على الماهية فيجب أن يفهم قول إن الوجود واحد بمعنى أن كل موجود أى كل ماهية فهو واحد في ذاته ، لا بمعنى أن الموجودات جميعاً واحد ، و إلا وقعنا في مذهب هرقليطس فاستوى معنى الخير ومعنى الشر ومعنى الإنسان ومعنى الفرس ومعنى الكيفية ومعنى الكمية ، وهـذا خلف ، ولاتجه القول إلى عدم الوجود لا إلى وحدة الوجود . و بارمنيدس يتحدث عن الوحود كا نه ماهية متحققة في الحارج على مثال تحققه في الذهن ، ولما رأى أن الأشياء واحد على نحو ما من حيث أنها تدخل تحتمعني الوجود ، توهم أن الأشياء واحدعلي نحو لا يتفق معه أن تـكون موجودات متكثرة . والواقع أن في الحارج ماهيات مشاركة في الوجود ، وأن معنى الوجود جرده العقل ، وأنه يقال على كل موجود بحسب هذا الموجود من حيث هو جوهر ( فيوجِد في ذاته ) أو عرض ( فيوجد في غيره ) أو ماهيــة معينة

(فيوجد بحسب هذه الماهية) روس (مسمر مرسر على المسمر على الأجسام حرب وأما آراء الطبيعيين فلا تثبت للنقد كذلك ، فإن تركيب الأجسام الطبيعية من مادة واحدة معينة يبطل تمايزها تمايزاً جوهريًّا و يجعلها متمايزة بالعرض فقط من حيث الشكل والحجم ؛ في حين أن الملاحظة تدل على أمها تتباين

بالخصائص، وأن العقل يدل على أن الاختلاف فى العرض لا يحدث اختلافاً فى الجوهر . وتركيب الجسم الطبيعى من عدة مواد كلها معينة ومجتمعة بمقادير قد يعلل تميزه من غيره إلى حد ما ، ولكنه يبطل وحدته إذ أن ما هو مؤلف من عناصر معينة لا يمكن أن يكون واحداً فى ذاته مالم نفرض مبدأ يرد العناصر إلى الوحدة ، وتتبين قوة هذه الحجة بملاحظة الكائن الحى على الأقل ، فإنه واحد من غير شك مع تعدد أجزائه ووظائفه ، و إنما هو واحد بشىء آخر غير الأجزاء هى النفس ؛ زد على ذلك أن مبادئ الأجسام الطبيعية لا يمكن أن تكون كالها معينة و إلا صارت التغيرات جميعاً عرضية ، وانتنى التغير الجوهرى وهو مشاهد على الأقل فى الحى يتغير إلى غير الحى بالموت والانحلال ، وفى غير الحى يتغير إلى الحى بالموت والانحلال ، وفى غير الحى يتغير إلى الحى بالموت والانحلال ، وفى غير الحى يتغير إلى الحى بالموت والانحلال ، وفى غير الحى يتغير إلى

و فلا جل تفسير الأجسام الطبيعية وتغيراتها يجب القول أن المبادئ الاثة فقط، ويتبين ذلك من النظر في التغير، فإنه يقتضى أولا ، وضوعا يتم فيه ، وثانياً كون هذا الموضوع غير معين في نفسه و إلا لم يمكن أن يصير شيئاً آخر ، وثالثاً ما يعين الموضوع بعد اللاتعيين: فالأول الهيولى أو المادة الأولى ، والثانى العدم ، والثالث الصورة . فقبل التغير الشيء المتغير واحد بالعدد واكنه يحتوى على مبدأين: أحدها يبقى بالرغم من التغير ، والآخر يحل ضده محله ، ولابد من مبدإ اللث لامكان التغير هو عدم الضد لقبول الضد الآخر . وهي مبادئ بمعني الكامة أي أنها أولية لا مكونة من أشياء أخرى ، وأنها متضادة لا مكونة بعضها من بعض ، إلا أن الهيولي والصورة مبدآ الماهية ، أما العدم فبدأ بالعرض ، أي أنه نقطة نهاية صورة ، و بداية صورة ، وايس شيئاً ثالثاً محويا في الجسم ، لأن نقطة نهاية صورة ، و بداية صورة ، وايس شيئاً ثالثاً محويا في الجسم ، لأن الكائن إنما يكون بارتفاع العدم لا بوجوده . — ولما كانت الهيولى موضوعاً غير معين في نفسه ؛ فهي ليست ماهية ، ولا كمية ، ولا كيفية ، ولا كيفية ، ولا شيئاً غير معين في نفسه ؛ فهي ليست ماهية ، ولا كمية ، ولا كيفية ، ولا كيفية ، ولا شيئاً غير معين في نفسه ؛ فهي ليست ماهية ، ولا كمية ، ولا كيفية ، ولا كيفية ، ولا شيئاً غير معين في نفسه ؛ فهي ليست ماهية ، ولا كمية ، ولا كيفية ، ولا كيفية ، ولا شيئاً غير معين في نفسه ؛ فهي ليست ماهية ، ولا كيفية ، ولا كيفية ، ولا كيفية ، ولا شيئاً غير معين في نفسه ؛ فهي ليست ماهية ، ولا كمية ، ولا كيفية .

داخـلاً في المقولات التي هي أقسام الوجود ، ولكنها قوة صرفة لا تدرك في ذاتها ، و إنما نضطر لوضعها وندركها بالماثلة كما ندرك الخط شيئاً بغير صورة. لأنه تارة يكون في صورة وطوراً في أخرى . وأما الصورة فهي كمال أول لهذا ا الموضوع أو فعل أول لهذه القوة ، أي أنها ما يعطي الهيولي الوجود بالفعــل في. ماهية معينة ، فهي معقولة لأنها فعل ؛ بل هي ما نعقل من الشيء . و باتحاد هذين. المبدأين اتحاداً جوهريًّا يتكوّن كائن واحد ؛ من حيث أن كلاًّ منهما ناقص في. ذاته ، مفتقر للآخر ، متمم له ؛ فهما يتميزان بالفكر ، ولا ينفصلان في الحقيقــة ؛ فلا توجد الهيولي مفارقة ولكنها دائماً متحدة بصورة ، وكذلك لا تقوم الصورة. الطبيعية مفارقة للمادة ؛ أللهم إلا النفس الإنسانية قبل اتصالها بالبدن ، و بعـــد. انفصالها عنه بالموت ( ٦٣ ج د ) . وهناك صور مفارقة أصلاً هي الله والعقول محركة ا الـكواكب ( ٦٨ د ه ) ، وما خلا هذه الصور فليست المعقولات قائمة بأنفسها. كما ذهب إليه أفلاطون ، ولكنها حالة في المادة حلول الفعل في القوة ، وليست. المادة متشبهة بالمعقولات أو مشاركة فيها من بعيد و بالعرض ، ولكنها متقومة بها ، و إِذَنَ فَالْجُسِمُ الطَّبِّيعِي مُوجُودُ حَقَّيْقِي ، وَهُو وَاحْدُ بُوحِدَةُ حَقَّيْقِيةً .

#### العلية والاتفاق: الصيح

ا — أنزل أرسطو إذن المثال الأفلاطوني من الساء إلى الأرض وسماه صورة ، وسماه أيضاً «طبيعة » ؛ فإنه يقول : ونستطيع أن نبحث مسألة تجوهر الأجسام من وجهة أخرى فنلاحظ أن من الموجودات ما هو بالطبع ، ومنها ما هو بالصناعة أو الفن ، ومنها ما هو بالانفاق أو المصادفة . والأجسام الطبيعية هي الحيوانات وأعضاؤها والنبات والعناصر ، وهي تختلف اختلافاً بينا عن التي ليست بالطبع ؛ فإن الموجود الطبيعي حاصل في ذاته على مبدإ حركة وسكون بالإضافة الطبع ؛ فإن الموجود الطبيعي حاصل في ذاته على مبدإ حركة وسكون بالإضافة الطبع ؛ فإن الموجود الطبيعي حاصل في ذاته على مبدإ حركة وسكون بالإضافة المنافقة المنا

إلى المكان، أو إلى النمو والذبول، أو إلى الاستحالة. أما المصنوعات كالسرير والرداء وما أشبه فإن اعتبرناها بمـا هي مصنوعات لم نجد فيها أي نزوع طبيعي للحركة ؛ فإن تحركت فذلك إِما بالمواد المركبة منها ومن هذا الوجه ، و إما بفعل الصانع . والمبدأ الذاتى للحركة والسكون في الجسم نسميه بالطبيعة ، « فالطبيعة مبدأ وعلة حركة وسكون للشيء القائمة فيه أولاً وبالذات لابالمرض » : وقد عرفنا ما هي الحركة وسنعود إليها . أما السكون فهو غاية الحركة ، فإن جميع الحركات الطبيعية ما عدا حركات الأجرام السماوية - من نقلة العناصر الأرضية ومركباتها ، ومن استحالة ، ومن نمو النبات والحيوان ، لها حد تنتهي إليه بالطبع وتسكن عنده ؟ فلا يوجد كائن يفعلأي شيءكان ، أو ينفعل بأي حال من أي كائن على مايتفق ، ولا يوجد كون هو كون أى موجود عن أى موجود ، ولا يوجد فساد هو انحلال شيء إلى أي شيء . أما قولنا « القائمة فيـه أولاً و بالذات » فللتمييز بين الموجود الطبيعي وغيره مما يتحرك بالصناعة أو بالاتفاق ، وأما قوانا « لا بالعرض » فيتضح معناه من ملاحظة أن الطبيب الذي يداوي نفسه فيبرأ ليس علة للصحة من حيث هو مريض ؛ بل عرض أن رجلاً بعينه طبيب وقابل للصحة ؛ لذلك قد تفتر ق هاتان الكيفيتان ، وهكذا الحال في جميع المصنوعات ؛ فايس واحد منها حاصلاً على مبدإ صنعه وحركته ، إنما مبدأ بعضها خارج عنها كالبيت ، ومبدأ البعض الآخر داخل ، ولكنها علل لأنفسها بالعرض لا بالذات كما تقدم . - وليست الطبيعة نفساً كما ظن أفلاطون ؛ فإن الفرق بعيد بين حركة الحي الذي يتحرك و يسكن بذاته ، وحركة الجماد الذي لا يستطيع أن يبدأ الحركة ولا أن يقفها ، و إنما الطبيعة هي الصورة ، والصورة طبيعة الشيء ما دام الشيء. فإنه هو هو ويفعل كل ما يفعل بصورته . أما الهيولي فليست طبيعة لأنها بالقوة وما هو بالقوة لا يقال له مصنوع ولا طبيعي حتى يخرج إلى الفعل ؛ أي يتخذ صورة وماهية ،

ويفترق أرسطو عن أفلاطون فى نقطة أخرى ؛ فهو حين يطلق لفظ الطبيعة على العالم لا يقصد أن يدل على موجود واحد مركب من نفس وجسم ؛ بل يريد مجموع الأجسام مرتبة فى نظام واحد — وحين يضيف إليها خصائص وأفعالاً لا يشخص الطبيعة فى قوة واحدة ؛ بل يريد الطبائع الجزئية بالإجمال .

مرتب العابر الطبيعة يستنبع البحث فيا يتميز به العلم الطبيعي من العلم الرياضي ؛ فإن السطوح والحجوم والخطوط والنقط التي هي موضوع الرياضي متحققة في الأجسام الطبيعية ؛ فكيف يتمير العلمان ؟ إنهما يتميزان بأن الرياضي يفحص عن موضوعاته مجردة عن الجسم الطبيعى وحركاته وكيفياته المحسوسة من ثقل وخفة وصلابة وليونة وحرارة و برودة ، ولا يحتمل هــذا التجريد أى خطأ من حيث أن العقل يدرك أن التجريد فعله الخاص ، و إنما الخطأ في محاولة أفلاطون أن يجرد عن المادة أشياء المادة داخلة فيها ، وهي الأشياء الطبيعية مثــل اللحم والعظم والإنسان والشجر ، لا يمكن دراستهــا إلا في ألمــادة ، كما لا يمكن تصور الأفطس دون تصور الأنف ، بينها المنحني مثلاً لا تدخل فيه مادة بالذات . فالعــلم الرياضي يستبقى المادة المعقولة التي هي امتداد فحسب ، ويصرف النظر عن المادة المحسوسة الواقعة في الحركه ، والعلم الطبيعي ينظر في المادة والصورة جميعاً غير منفصلتين ، أما الصور المفارقة فدراستها من شأن الفلسفة الأولى ، أو ما بعد الطبيعة . إليه الما يطم , مرحا م

ح — الآن عرفنا الجسم الطبيعي على الوجه الذي يقتضيه العلم أي بالعلة ، فإن الهيولى والصورة علتان ذاتيتان يتكون منهما الشيء ويعلم بهما كما يتكون التمثال من النحاس وصورة أبولون ، على أن العلة تقال أيضًا على نحوين آخرين الواحد ما تصدر عنه بداية الحركة والسكون ، والثاني الغاية التي تقصد إليها الحركة ، فتكون العلل أربعًا : علة مادية وصورية وفاعلية وغائية ، يُعنى الطبيعي بها جميعًا

من حيث أن غرصه تفسير الحركة ، بينها الرياضي ينظر في صورة صرفة وماهية مجردة فلا يحتاج في معرفة موضوعه لأكثر من اعتباره في ذاته ، وللحركة مبدأ محرك بالضرورة ، لأن الشيء لا يتحرك بذاته من جهة ما هو قابل لأن يتحرك وللحركة غاية تقصد إليها بالضرورة و إلا لم تكن حركة أصلا ، ونستطيع أن برد العاتين الفاعلية والغائية إلى الصورة على نحو ما ، فإن الفاعل إنما يفعل على حسب صورته و يحرك الشيء على حسب صورة الشيء ، فإذا ما قبل الشيء الحركة تحرك بصورته وعلى حسبها . أما الغاية فإنها مرتسمة في صورة الحرك يقصد إليها ، وفي صورة المتحرك يوجه إليها ، بحيث ننتهي إلى أن العلل طائفتان : العلة المادية والعلل الثلاث الأخرى مختصرة في الصورة أو الطبيعة التي بها يكون الشيء ما هو و يتحرك و يسكن ( انظر أيضاً ما بعد الطبيعة م ٥ ف ٢ ) .

والبخت واحد إلا أن البخت أخص يطلق على الأمور الإنسانية أى تلك التى تتعلق بالاختيار ، و يطلق الاتفاق على الأمور الطبيعية أى تلك التى تصدر عن تتعلق بالاختيار ، و يطلق الاتفاق على الأمور الطبيعية أى تلك التى تصدر عن الجماد والحيوان والطفل وهم جميعاً عاطلون من الاختيار ، فلا يقال للحجارة التى يشيد بها الهيكل إنها سعيدة الحظ بالقياس إلى التى توطأ بالأقدام إلا مجازاً ، ولا يقال لجيء الفرس بخت إذا كان الفرس بهذا الجيء قد يجا من الهلاك دون قصد يقال لجيء الفرس بخت إذا كان الفرس بهذا الجيء قد يجا من الهلاك دون قصد إلى النجاة ولكينه اتفاق . و بعد فما معنى العلية هنا ؟ نلاحظ أولا أن من الظواهر ما يقع دائما على نحو واحد ، ومنها ما يقع فى الأكثر ، ومنها ما يقع الشخير وحده هو الذي يقال عنه إنه يقع بالاتفاق . ونلاحظ ثانياً أن الظواهر التي تقع دائما أو فى الأكثر تقع لأجل غاية هى التي ينتهى إليها البعض بالاختيار والبعض بالطبع ، فإن كل ما يحدث لأجل غاية إلما ينتهى ينتهى إليها البعض بالاختيار والبعض بالطبع ، فإن كل ما يحدث لأجل غاية أي أنها تنتهى يخدث عن الفكر أو عن الطبيعة ، بيما الظواهر الاتفاقية تقع لالغاية أى أنها تنتهى يحدث عن الفكر أو عن الطبيعة ، بيما الظواهر الاتفاقية تقع لالغاية أى أنها تنتهى

عند عاية ليست مهيأة لها بالذات ، فمثلا لقاء المدين بالسوق والحصول على الدين أمركان يمكن أن يكون عاية للدائن لو أنه علم أنه سيلقي مدينه هناك وا كنه ذهب من غير أن يعلم ولغير هذه الغاية ، فعرض له إذ جاء السوق أنه جاء لقبص دينه فكان هذا بختا . أما إذا كان يعلم أو إذا كان من عادته أن يذهب للسوق لاستيفاء أمواله فإن الأمر لا يعد حينئذ من قبيل البخت . وعلى ذلك فلاتفاق تقابل علل طبيعية أو إرادية تقابلا بالعرض ، من حيث أنها لم تفعل لأجل هذا التقابل . فهو داخل في العلة الفاعلية مع هذا الفارق وهو أنه لما كانت العلة الفاعلية إما فكراً و إما طبيعة كان الاتفاق لاحقاً للفكر والطبيعة لا سابقاً كما توهم بعض القدماء ، لأنه علة عرضية لمعلولات الفكر والطبيعة يحدثانها بالذات ، وما هو بالعرض فهو لاحق لما هو بالذات . هو إذن علة غير معينة محجو بة عن وما هو بالعرض فهو لاحق لما لا المقل بعن نقيضين ممكنين ( ٤٩ ب ) . الإنسان معارضة للعقل ، لأن العقل بعن نقيضين ممكنين ( ٤٩ ب ) .

والقول الأشياء لازمة عن سوابقها المادية والفاعلية بالضرورة كما ارتأى كثير من الأشياء لازمة عن سوابقها المادية والفاعلية بالضرورة كما ارتأى كثير من القدماء . إن مثلهم مثل قائل إن الحائط يحدث ضرورة لأن الأجسام الثقيلة كالحجارة تسقط إلى أسفل فتؤلف الأساس ، وتصعد الأجسام الأخف كالتراب فوق الحجارة ، والأخف كالخشب إلى أعلا . بحن بالفن نراعى هذا الترتيب ونضع الأشياء هذا الوضع ، ولكن ليس فى الأشياء ما يجعلها تتألف من أنفسها على هذا الشكل . والفن يحاكى الطبيعة أو يصنع ما الطبيعة عاجزة عن تحقيقه ، وهو فى الحالين يصنع لغاية فكيف يعقل أن الطبيعة تصنع لا لغاية ؟ لو كان البيت شيئاً الحالين يصنع لغاية الكان يحدث كا يحدثه الفن ، ولو كانت الأشياء الطبيعية تحدث أيضاً بالفن لأحدثها الفن كا تحدثها الطبيعة ، فإن نفس النسبة لازمة بين السوابق

واللواحق في المصنوعات والطبيعيات على السواء. والأمر أوضح في النبات والحيوان وكلاهما يفعل بالطبع من غير بحث ولا مشورة ، فإِذا كان السنونو يبنى عشه بدافع طبيعي ولأجل غاية ، وكان العذكمبوت ينسج خيوطه ، وكانت النمل والنحل تقوم بوظائفها المعروفة ، وكان النبات ينتج ورقه لحاية ثمره ، ويرسل جذوره لا إلى أعلا بل إلى أسفل لامتصاص الغذاء ، فمن البين أن الغائية متحققة في الطبيعة . ولايقدح فيها أن الطبيعة تنتج أحياناً مسمخاً فتفوتها الغاية ، فإن الحيي الذي لا يحقق نوعه صادر عن مادة فاسدة غير مطاوعة أو عن فاعل عاجز ، لا عن عدم اتجاه الطبيعة إلى الغاية . وانما يقال مسخ بالقياس الى الأصل الذي تتوخاه الطبيعة كما يقال خطأ أو لحن بالقياس الى القاعدة النحوية ، فالغائية القاعدة ، والمسوخ الأخطاء . و إِذَا تَقْرَرُ ذَلِكَ كَانَتُ السَّوَابِقِ المَّديَّةِ شَرَطًا ضَرُّ وَرَيًّا لَامَايَةٍ ، وَلَمْ تَكُنَّ الغاية نتيجة ضرورية لها ، فتنعكس الآية و يخرج لنا معنى للضرورة لا يتنافى مع الغائية بِل يدخل فيها ، هو ضرورة الشرط اللازم التحقيق الغاية بحيث تكون الغاية متقدمة على المادة مع افتقارها لها ، فبناء البيت من الضرورى فيــه ترتيب أجزائه على ما ذكر ، والسبب هي الغاية منه أي الإيواء والصيانة ، وكذلك إذا أردنا نشر الخشب وجب أن نصنع المنشار من حديد وعلى الصورة المعروفة والا لم تتحقق غايتنا . فالضرورة تقال عن المادة لأنه من الضروري أن تكون المادة كذا وأن ترتب على نحوكذا ، ولكن علة هذه الضرورة هي الغاية والصورة ، بحيث أن المتحقق فى العالم هى الضرورة الشرطية لا الضرورة المطاقة . - هذا حل أرسطو للمسألة الطبيعية ، يخضع المـادة للعقل والآلية للغائية ، ويكسر النطاق الضرورى الذي كان قدماء الفلاسفة قد ضربوه حول العالم ، ويفتح مجالاً للإمكان بنوعيه : الاتفاق والحرية

### ٥٧ – الحركة ولواحقها :

ا — عرفنا الطبيعة بأنها مبدأ حركة ، فدراسة الحركة داخلة في هذا العلم . وللحركة لواحق فانها خاصة بالأجسام الطبيعية المتصلة ، والمتصل إما أن يكون متناهياً أو لامتناهياً فيتعين النظر في ذلك ، ثم إن الحركة ممتنعة بغير مكان وخلاء وزمان فيجب البحث في هذه الأمور أيضاً . - نقول عن الحركة : لما كان الموجود إمابالقوة و إمابالفعل فإن الحركة « فعل ماهو بالقوة بما هو بالقوة » أى تدرج من القوة إلى الفعل ووسط بين القوة البحتة والفعل التام ، فإن ما هو بالقوة أصلا غير متحرك وما هو فعل تام غير متحرك كذلك من جهة ما هو بالفعل ، فالحركة فعل ناقص يتجه إلى التمام . والفعل الناقص عسير الفهم ولكنه مقبول عند العقل . و ينطبق هذا التعريف على جميع أقسام الحركة ، فني المستحيل من حيث هو قابل للاستحالة الفعل هو الاستحالة ، وفي النامي من حيث هو قابل للزيادة والنقصان الفعل زيادة أو نقصان ، وفي ما هو قابل للـكون والفساد الفعلكون أو فساد ، وفي ما هو قابل للحركة المكانية الفعل النقلة . — و إذا نظرنا في المحرك والمتحرك خرجت لنا قضيتان : الواحدة أن الحجرك الطبيعي متحرك هو أيضاً من جهة ما هو بالقوة لأنه إنما يؤثر في المتحرك بالتماس فينفعل بهذا التماس في نفس الوقت . والقضية الأخرى أن الحركة واحدة في المحرك والمتحرك إلا أنها تسمى فعلا باعتبارها صادرة عن الحجرك ، وتسمى انفعالا باعتبارها حاصلة في المتحرك ، كما يقال صعود ونزول والطريق واحدة . فإن قيل إن المقذوف يشذعن هاتين القضيتين من حيث أنه يتحرك بعد انفصاله عن المحرك ، أجاب أرسطو جواباً غريباً هو أن هذه الحركة تفسر بانتقال الدفع الأصلي إلى الوسط (الهواء) الذي يجتازه المتحرك فيدفع هذا الوسط المقذوف من خلف و يضعف الدفع بالتدريج بسبب ثقل المتحرك ومقاومته حتى يسكن المتحرك ، فكل وسط يعتبر محركا يحرك بالتماس . غير أن هذا التفسير بمحركات كثيرة هي أجزاء الوسط الذي يجتازه المقذوف يبطل اتصال الحركة اتصالا حقيقيا ، فلم لانقول إن فعل الحرك ينبه في المتحرك قوة معادلة تخرج إلى الفعل تدريجاً بحيث يكون المقذوف بعدانفصاله محركا ومتحركا من جهتين مختلفتين ؟ أما اللامتناهي فحده أنه ما يمكن الاستمرار في قسمته كالمقدار أو في الإضافة إليه كالعدد . والقسمة والإضافة ترجعان إلى واحد ، إذ أن انقسام المقدار إلى غير نهاية يتضمن قبول العدد الزيادة إلى غير نهاية . وعلى ذلك و بهذا المعنى فلا يمكنأن يوجد اللامتناهي بالفعل سواء أكان جوهراً مفارقاً أم جسماً أم عدداً: فَإِنَ كَانَ جُوهِماً مَفَارِقاً كَانَ غير منقسم ومن ثمت لم يكن لا متناهياً ، و إِن كان حسماً طبيعيًّا أو رياضيًّا كان متناهياً لأن الجسم يحده سطح بالضرورة ، ولاعبرة بوهم الخيال لأن الزيادة والنقصان يحصلان في التخيــل لا في نفس الشيء ، و إن كان عدداً كان قابلاً للعد وممكن العبور فلم يكن لامتناهياً . و إنكار اللامتناهي بالفعل لا يبطل اعتبارات الرياضيين ، إذ أنهم بغير حاجة إليه ولاهم يستعملونه ولكنهم يستعملون مقادير مهما يفرضون لها من عظم فهي متناهية . — على أن اللامتناهي إن لم يوجد بالفعل فهو موجود بالقوة ، لا القوة التي تخرج كلها إلى الفعل بل التي تخرج إلى الفعل محيث لا تقف عنه نهاية أخيرة ليس وراءها منيد . فلا ينبغي أُخذ لفظ « بالقوة » كما يؤخذ في قولنا « هــذا تمثال بالقوة » أي سيكون تمثالاً ، كأن هناك شيئاً لامتناهياً سيتحقق بالفعل ، كلا و إيما اللامتناهي بالقوة يبقى دائماً بالقوة ويزيد باســتمرار ، فهو متناهٍ من غير شك مع اختلافه بلا انقطاع . وعلى ذلك فليس اللامتناهي ما قد قال القــدماء من أنه ما لا شي· خارجه ، ولكنه على العكس ما خارجه شيء دائمًا ، فهو صد التام والكامل أي المحدود ، وهو لا مدرك بما هو لا متناهٍ لأنه مادة من غير صورة وقوة لا تنتهي إلى

فعل . — و بذلك يتضح بطلان حجج زينون (١٧ ب ج) فإنها قائمة على فرض المكان والزمان مؤلفين من أجزاء غير متناهية ، والحقيقة أنهما متصلان متناه ولا متناه وقابلان للقسمة إلى أجزاء غير متناهية ، فعدد أجزاء المكان والزمان متناه ولا متناه في آن واحد لكن لا من جهة واحدة : هو متناه بالفعل لا متناه بالقوة ، بحيث أن المقدار المتصل هو غير المقسوم القابل للقسمة . و إذن فأخيل يلحق الساحفاة لأن المسافة بينهما متناهية ، والسهم متحرك لأن المكان والزمان متصلان كما قلنا وليسا مؤلفين من أجزاء غير متناهية بالفعل . أما حجة « الملعب » فالغلط فيها باشي من توهم أن الجرمين المتساويين المتحركين بسرعة متساوية يقطع كلاهما في زمن متساوطول المتحرك الآخر وطول الساكن على السواء (١٠) .

ح - وأما المكان فنوعان: مكان مشترك يوجد فيه جسمان أو أكثر، ومكان خاص يوجد فيه كل جسم أولا. فمثلا أنت الآن في السماء لأنك في الهواء والهواء في السماء، ثم أنت في الهواء لأنك على الأرض وأنت على الأرض لأنك في هذا المكان الذي لا يحوى شيئاً غيرك. فإذا كان المكان الخاص هو الحاوى الأول للجسم، كان مفارقا للجسم خارجا عنه، لأن الجسم يتنقل و يتخذ له أمكنة على التوالى. وعلى ذلك يكون المكان الخاص سطح الجسم الحاوى أعنى السطح الماس للمحوى. وقد يتحرك الجسم الحاوى فيبتى الجسم الحوى ساكناً الباطن الماس للمحوى. وقد يتحرك الجسم الحاوى فيبتى الجسم الحوى ساكناً دون عتى لأنه سطح. ويلزم أيضاً أن الجسم يقال إنه في مكان طولا وعرضاً دون عتى لأنه سطح. ويلزم أيضاً أن الجسم يقال إنه في مكان متى وجد جسم يحويه، أما إذا لم يوجد لم يكن في مكان إلا بالقوة ، كالأرض فهى في الماء والماء في الهواء والهواء في الأثير والأثير في العالم والعالم ليس في شيء ولا في مكان ، فقول زينون مردود (١٧ ب) لأن سطح الجسم الحاوى (أي المكان) هو في

<sup>(</sup>۱) انظر أيضاً م ٦ ف ٢ و٩ — و م ٨ ف ٨ .

الجسم الحاوى لاكأنه فى مكان بلكالحد فى الشىء المحدود ، فليس صحيحاً أن كل ما هو موجود فهو فى مكان ، و يلزم أخيراً أن من الأشياء ما هو فى المكان بالذات مثل كل جسم جزئى ، ومنها ما هو فى المكان بالعرض مثل النفس التى ليست جسما ولكنها متعلقة بجسم .

و -- وثمت مسألة متصلة بالسابقة هي مسألة الخلاء فإن القائلين به يعتبرونه نوعا من المكان ، أي امتداداً خلواً من كل جسم حتى من الهواء ، يصير ملاء حين يحل فيه جسم ، وعلى هذا يكون الخلاء والملاء والمكان شيئاً واحــداً يختلف بالتصور ، هم يقولون : إن الملاُّ لا يقبل شيئاً ، و إلا لأمكن أن يحل جسمان في مكان واحد ولأمكن ذلك لأى عدد من الأجسام فاحتوى الأصغر الأكبر وهذا خلف ، فإذا سلمنا بذلك وجب التسليم بضرورة الخلاء للنقلة وتكاثف الجسم الطبيعي ونمو الجسم الحي ، لأن النقلة حلول المتنقل في أمكنة متعاقبة . والتكاثف امتلاء الخلاء المتخلل الجسم ، و يحصل النمو محلول الغـــذاء فى خلاء . وهم يؤيدون حجتهم هذه بالإناء الذي يقبل من الماء ، وهو ممتلي رماداً ، بقدر ما يقبل وهو خلو ، ولو لم يكن في الرماد خلاء لكان ذلك ممتنعاً . — ولكن هذه الأقاويل ليست ملزمة ، فالحلاء غير ضرورى للنقلة إذ أن الأجسام تستطيع أن يحل بعضها محل الآخر دون فرض خلاء كما يدفع الماء بعضه بعضاً حين يلقى فيه حجر . أما التكاثف فليس يحدث بالانضـغاط فى الخلاء ، بل بطرد الهواء أو أى جسم آخر يتخلل الجسم المتكاثف ، وهذا هو الحال في الإناء المملوء رماداً ، فإن الماء المسكوب فيـــه يطرد الهواء المتخلل الرماد و يحل محله ، والتكاثف والتخلخل انقباض المادة نفسها أو انبساطها بما لها من قوة باطنة ولا دخل للخلاء فيهما . وأما النمو فإن احتجاجهم به يرتد عليهم إذ أن الجسم إنما ينمو في جميع أجزائه ، فإما أن يكون في المكان الحال فيه الغذاء حسم وحينئذٍ يتداخل الجسمان وهدذا باطل ، و إما أن لا يكون جسم بل خلاء فيكون الحي كله خلاء وهذا باطل كذلك . — و بعد أن بين أرسطو أن الخلاء غير ضرورى على ما قدمنا شرع يدلل على أنه ممتنع ، وأدلت كلها قائمة على العلم القديم تقتضى شروحاً طويلة ، فنضرب عنها صفحاً وننتقل إلى مسألة الزمان .

ه — يلوح أين الزمان غير موجود ، أو أن ليس له سوى وجود ناقص عامض ، لأن المـاضي فات والمستقبل غيب والحاضر في تقض مسـتـــر . هذا التقضى يوحى للفكر أن الزمان حركة ، ولكن الحركة خاصية المتحرك غير منفكة عنه ، والزمان مشترك بين الحركات جميعاً . ثم إن الحركة سريعة أو بطيئة والزمان راتب ليس له سرعة . على أن الزمان إن لم يكن حركة فهو يقوم بالحركة ونحن حينها لا تتغير حالتنا النفسية أو حينها لا ندرك تغيرها ، فليس يبدو لنا أن زماناً قد تقضى ، وهذا هو شعور الذين تقول عنهم الأسطورة أنهم إذ ينامون في هيكل سردا (عاصمة ليديا) بجانب رفات الأبطال ، ويستيقظون ، يصلون لحظة يقظنهم بأول لحظة نومهم ، كائن لم يكن بين اللحظتين زمان ، لأن هذا الزمان خاو من الشمور . إذن بين الزمان والحركة علاقة ، والواقع أن الزمان متصل لأنه مشغول بحركة متصلة ، والحركة متصلة لأنها في مكان متصل ، عَالَمُكَانَ هُو المُتَصَلِ الأُولِ . ثُمَ إِنَا نَجِدُ فَي الزَمَانُ مِتَقَـدُمَّا وَمَتَأْخُرًا لأَنَا نَجِدُهَا في الحركة ، ولما كانت الحركة في المكان فهما يقالان بالإضافة إلى المكان أُولاً ، و إلى الحركة ثانياً ، و إلى الزمان ثالثاً . وعلى ذلك يحــد الزمان بأنه « عدد الحركة بحسب المتقدم والمتأخر » أى أنه يقوم فى مراحل متميزة بعضها من بعض لحصولها بعضها بعد بعض ومن ثمت معدودة . ولما كانت النفس الناطقة هي التي تعد فيمكن القول إنه لولا النفس لما وجد زمان ، بل وجد أصل الزمان أى الحركة غير معدودة . و إذن فاعتبار الزمان كلاًّ مؤلفاً من ماض

ومستقبل هو من النفس . أما ماهيته فقائمة في « الآن » يتجدد باستمرار تبعاً لاستمرار الحركة ، فالزمان متصل بواسطة الآن ومقسم بحسبه بالقوة أى أن الآن يصل الماضي بالمستقبل ، فإذا قسمنا الزمان بالوهم كان الآن بداية جزء ونهاية جزء ، فالآن حد الزمان وليس جزءًا من الزمان ، كما أن النقطة ليست جزء الخط بل إن خطين هما جزءآ خط واحــد . ذلك لأنه لا يوجد حد أصغر للزمان ولا للخط وهما متصلان وكل متصل فهو ينقسم . - و يلزم من تعلق الزمان بالحركة أن الموجودات الدائمة ليست في الزمان لأنها ليست متحركة وليس الوجود في الزمان مرادفاً للوجود مع الزمان . و إنما الموجودات المتحركة أو القابلة لأن تتحرك هي التي في الزمان يقيس حركتها وسكونها . والحركة التي يقيسها الزمان قد تكون الكون أو الفساد والنمو والاستحالة والنقلة ، ولكن هذه أولى أنواع الحركة بأن تعد لأنها الوحيدة التي تتقضى على نحو راتب . والصورة الأولى للنقلة هي النقلة الدائرية ، ومن هنا نشأ التصور القديم الذي كان يجمع بين الزمان وحركة السماء ، والتصور الذي يعتبر التغير والزمان بمـا فى ذلك الشؤون الإنسانية خاضعة للدور .

## ٨٥ — قدم العالم والحركة :

ا — كان أرسطو يعتقد بقدم العالم وقدم الحركة ، وله فى ذلك حجة كلية وجيهة بعض الشىء وحجج أخرى جزئية تكافها تكافأ وهى فى الواقع أغاليط إن لم نقل مغالطات . وحجته التى لها بعض الوجاهة منصبة على قدم الحركة والكنها قائمة على مبدإ كلى فيجب تقديمها . وهى تلخص فيا يلى : العلة الأولى ثابتة قائمة على مبدإ كلى فيجب تقديمها . وهى تلخص فيا يلى : العلة الأولى ثابتة (٦٨ ب) هى هى دائماً لها نفس القدرة ومحدثة نفس المعلول ، فلو فرضنا وقتاً لم يكن فيه حركة لزم عن هذا الفرض أن لا تكون حركة أبداً ، ولو فرضنا على العكس أن الحركة كانت قدماً لزم أنها تبقى دائماً . لقد ظن أنكساغورس

أن العقل ظل ساكنا زمناً لا متناهياً ثم حرك الأشياء ، ولكن هذا الظن فضلاً عن أنه يصيف التغير للعلة الأولى - وهذا محال - فإنه لا يبين المرجح لتدخلها لا فى نفسها ولا فى وقت دون آخر من أوقات الزمان المتجانس . وقد نخيل أنبادوقليس العالم يمر بدور حركة يعقبه دور سكون يليه دور حركة وهكذا إلى غير نهاية ، ولكن هذا التصور لا يقوم على أساس فما دام مبدأ الحركة واحداً ثابتاً فالحركة مطردة ليس فيها صعود ولا هبوط(١) . — والرد على هذه الحجة أن القول بحــدوث العالم لا يعني أن مرجحاً قد اســتجد (مهما يكن من تصور أنكساغورس وأنبادوقليس) و إنما هو يتفق تمـام الاتفاق مع ثباث العلة الأولى ويعنى أن إرادة قديمة تعلقت بأن يكون العالم فى الزمان فلما كان العالم لم بحدث تغير فى العلة من حيث أن الإرادة قديمة وأن مفعولها هو المتعلق بالزمان . فقدم العلة لايستتبع قدم المعلول إلا إذا كان المعلول من شأنه أن يصدر عن علته صدوراً ضروريًّا ، ولا يكون هذا شأنه إلا إذا تكافأ مع العلة ، وليس بين العالم المتغير والله الثابت تكافؤ ، وليس العالم ضروريًّا لله ، فليس من شأن الله أن يحرك (أو يخلق) بالضرورة .

س - والحجج الأخرى مركبة على نمط واحد حتى المكاد تكون حجة واحدة فى الحقيقة . هى طائفتان : طائفة خاصة بقدم العالم وأخرى خاصة بقدم الحركة . فمن قدم العالم يذهب أرسطو إلى أن الهيولى أزلية أبدية ، ويقول : لو كانت الهيولى حادثة لحدثت عن موضوع (٥٥ د) ولكنها هى موضوع تحدث عنه الأشياء بحيث يلزم أن توجد قبل أن تحدث وهذا خلف - ولو كانت فاسدة لوجبت هيولى أخرى تبقى لتحدث عنها الأشياء بحيث تبقى الهيولى بعد أن

<sup>(</sup>۱) السماع الطبيعي م ۸ بداية ف ۱ -- و م ۸ ف ۲ ص ۲۰۹ع ب س ۲۲ --س ۲۲۰ع ا س ۱ -- ۱۱ .

تفسد وهذا خلف كذلك (١) . نقول : صيح في التغيرات الجزئية أن الهيولى ليست حادثة لأنها موضوع تحدث فيه الصورة ، ولكن إذا وضعنا حدوث العالم فما الذي يمنع أن تحدث الهيولى ؟ ونلاحظ على الشق الثاني ( « لو كانت الهيولى فاسدة ... » ) أنه قائم على الاعتقاد بأبدية العالم وليست هذه الأبدية ضرورية شأنها شأن الأزلية سواء بسواء .

ح — يقول أرسطو (٢٠): وتتبين ضرورة القول بقدم الحركة من اعتبار المتحرك ، والمحرك ، والزمان : أما المتحرك فلا يخلو أن يكون إما قديمـاً و إما حادثًا . فإن كان حادثًا وكان الحــدوث أو الـكون يقتضي الحركه ( ٥٤ ، ١ ) كان كونه تغيراً اقتضى حركة سابقة على البداية المزعومة للحركة وهذا خلف — و إن كان قديمًا فهو متحرك لا ساكن لأن السكون ما هو إلا عدم الحركة فهو متأخر عنها يقتضي إحداثه حركة أولى قبـل الحركة وهذا خلف. وأما من جهة المحرك فإن عدم الحركة يعني أن المحرك والمتحرك بعيدان الواحد من الآخر فلأجل أن تبدأ الحركة لابد من حركة تقرب بينهما ، وهــذه الحركة تكون سابقة على بداية الحركة ، وهذا خلف . ` وأما الزمان فهو مقياس الحركة أو هو نو ع من الحركة ؛ فإن كان قديمًا كانت الحركة قديمة ، وقد أخطأ أفلاطون في معارضة قدم الزمان ( ٣٥ ج) ؛ فإن الزمان يقوم بالآن والآن وسط بين مدتين ، هو مهاية الماضي و بداية المستقبل ، فليس للزمان بداية ولا نهاية ، و إلا لزم أن لا يكمون زمان قبله ولا بعده ، وليكن قبل و بعد يتضمنان الزمان فهذا خاف . - نقول عن الحجة الأولى الخاصة بالمتحرك: ليس الخلق كوناً شبيهاً بأنواع الكون الشاهدة فى هذا العالم والتى تتم فى موضوع بتأثير محرك مادى ، ولكنه إحداث من لاشى.

<sup>(</sup>۱) السماع الطبيعي م ١ ف ٩ ص ١٩٢ع ا س ٢٥ -- ٣٤.

<sup>(</sup>٢) السماع الطبيعي م ٨ ف ١ ص ٢٥١ع ١ س ٨ --- ٢٥١ع ب س ٢٨٠

فهو ليس حَركة ، ولا يقتضي الحركة كما ظن أرسطو . وعن الحجة الثانية الخاصة بالمحرك نقول: لما كان الخلق إبداع الشيء بمادته وصورته فلا يمكن أن يصور بأنه حركة من العلة نحو موضوع ، ثم إِن العلة الأولى عند أرسطو ليست محركة كعلة فاعلية بل كملة غائية ( ٦٨ ﻫ ) وليس يقتضي فعل الغاية تماساً واقتراباً فالحجة ساقطة من الجهتين . ونجيب عن الحجة الثالثة الحاصـة بالزمان أن الآن وسط بين مدتين متى بدأ الزمان ، أما عند بدايته فالآن الأول أول بالإطلاق ، ولا يمكن وضع زمان قبل الزمان المحدث إلا بالوهم مثل المكان الوهمي الذي نتخيله خارج العالم سواء بسواء، وأرسطو نفسه يقول أن ليس خارج العالم خلاء فنقول كذلك ليس قبل الزمان زمان ، وكما أن « خارج » يدل في قولنا « خارج العالم » على مكان بالقوة لا بالفعــل فإن « قبل » يدل على زمان بالقوة لا بالفعل . -هذه حجج أرسطو ركبها للتدليل على قدم الحركة وهي لا تستقيم إلا مع الاعتقاد بهذا القدم ، فأولى بها أن تسمى مصادرات لا حججاً أو أدلة . ونظن أنه إنما تورط فيها لاعتقاده أن ثبات العلة الأولى يستتبع بالضرورة دوام المعلول ، وكان يكفيه أن يلحظ ما بينهما من تفاوت كما ذكرنا فيعلم أن هذا التفاوت يبطل أن يكون العالم ضروريا ويعلم أن فعل العلة الأولى غير ضرورى كذلك و إنما هو فعل حر، ثم يرقى بالتنزيه فيتصور الحرية في الله بحيث لا تتنافى مع الثبات -ولكن هذه الخطوات لم يخطها العقل إلا في المسيحية بعد أرسطو بزمن طويل. و -- و بعد أن دلل أرسطو على قدم الحركة قال إمها أبدية أيضاً وعرض حجة ذات شقين : الأول أنه لو وقفت الحركة لبقيت الأشياء القادرة على التحريك والتحرك فتسـتأنف الحركة — ولـكن ما القول إذا فرضـنا الححرك والمتحرك بعيدين الواحــد من الآخر ومن أين تأتى الحركة التي تقرب بينهما اتستأنف الحركة ؟ الشق الثاني : فالحركة لا تنتهي إلا بإعدام الموجودات المحركة

والمتحركة ، والعلة الثابتة مفعولها ثابت ، فهذا الإعدام يعنى أن عاته حادثة فاسدة ولإعدام هذه العلة علة فاسدة وهكذا إلى غبر نهاية بحيث لا تقف الحركة أبداً . — ولكن العلة العاقلة المريدة تستطيع أن تعدم فى لحظة إذا كانت إرادتها القديمة قد تعلقت بالإعدام بعد الإحداث . — وهكذا تمكن معارضة كل حجة ، ولعل أرسطوكان يدرك ذلك تمام الإدراك حين قال فى كتاب الجدل (م ١ ف ٩) إن قدم العالم والحركة من المسائل الجدلية أى التى تحتمل قولين . ولقد كان لهذه المسألة شأن خطير فى المسيحية والإسلام ، ونظن القارى، قد تبين أن خطرها أهون مما يقدر معظم الناس . فإذا أضفنا إلى هذه المعارضة السلبية أن الزمان عدد الحركة وأن العدد متناه (والقضيتان لأرسطو) وأن المدرة قضية أن الزمان طرفاً أخيراً هو الآن الحاضر ، خرج لنا أن لازمان طرفاً أولاً بالضرورة وبدت قضية الحدوث راجحة على قضية القدم .

#### 9 - السماء:

ا — السماء بمعنى واسع مرادفة للعالم لأنها تحوى الأشياء الطبيعية جميعاً أو هى مكانها المشترك . والـكلام فى كتاب السماء يدور على العالم بالإجمال من جهة ما هو متحرك بالنقلة . وهو يقع فى أر بع مقالات : الأولى والثانية تقرران صفات العالم وهى أنه محدود أو متناه واحد منظم أزلى أبدى كرى ، ثم تبحثان فى السماء بمعناها المتعارف وهو أنها مجموع الكواكب . وتبحث المقالتان الثالثة والرابعة فى حركة العناصر الأرضية . والعالم عند أرسطو قسمان كبيران متفاوتان مقداراً وكمالاً : ما فوق فلك القمر وما تحته . ونحن نجمل الكتاب فى نقط ثلاث : صفات العالم — الأجرام السماوية — العناصر الأرضية .

العالم متناه لأنه جسم ، والجسم يحده سطح بالضرورة ( ٥٧ ب )

أما أن العالم واحد فله عليه دليل نؤخره إلى النقطة الثالثة لأنه قائم على نظرية « الأمكنة الطبيعية » ودليل آخر في « ما بعد الطبيعة » (٦٨ د) . والعالم منظم ، هو آية فنية ، هو جميل وحسن بقدر ما تسمح المادة ومطاوعتها للصورة ، وقد بينا ذلك بإسهاب . والعالم قديم بمادته وصورته وحركته وأنواع موجوداته ، لا يكمون ولايفسد فيه سوى جزئيات الأنواع. والعالم كرى لأن الدائرة أكمل الأشكال، ولأنها الشكل الوحيد الذي يمكن معــه للمجموع أن يتحرك حركة أزلية أبدية ومن غير خلاء خارجه . و إِليك بضع قضايا توضح ما تقدم ، وهي مأخوذة من كتاب السهاء ومن السهاع الطبيعي ( م ٨ ف ٧ – ١٠ ): لـكي تـكون الحركة قديمة يجب أن تكون متصلة ، ولكي تكون متصلة يجب أن تكون واحدة لا سلسلة حركات متمايزة متعاقبة ، ولـكي تكون واحدة يجب أن تكون في متحرك واحد وعن محرك واحد ثابت . هـذه الحركة نقلة لأن النقلة أولى أنواع الحركة وشرطها ( ٥٤ ، ١ ) وهي الحركة الوحيدة التي يمكن أن تكون متصلة ، أما الاستحالة والنمو فلهما طرفان . و بين أنواع النقلة النوع الأول النقلة الدائرية وهي وحدها التي يمكن أن تكون واحدة متصلة لامتناهية ، فإِن الحركة اللامتناهية لا تتم على خط مستقيم ولا على خط منحنِ مفتوح ، لأن لكل منهما طرفين يحدان الحركة ، وحتى لو فرضنا المتحرك يعود أدراجه و يستأنف نفس الحركة ، فإن كل حركة متناهية ، ومهما جمعنا المتناهيات فلن نبلغ إلى اللامتناهي ، فلا بد للحركة الأزلية الأبدية من خط منحنِ مقفل لا يصادف المتحرك عليه طرفاً يقف حركته و يقسمها إلى أجزاء متناهية ، وهذا الخط المنحني المقفل دائرة تامة الاستدارة لأن العلة التي يرتسم بفعلها هذا الخط مساوية لنفسها دأمًا ، فليس هناك من سبب يجعل الحركة تنحني في نقطة أكثر أو أقل منها في نقطة أخرى .

ح — دوام الأجرام الساوية ودوام حركتها دليل على أن مادتها تختلف

عن مادة الأجسام الأرضية المتغيرة تغيراً متصلاً . ومادتها الأثير أو العنصر الخامس جسم ليس له ضد فهو لذلك غير متغير ، طبيعته أنه لا يتحرك بغير الحركة المكانية الدائرية ، بينما العناصر الأربعة ومركباتها فاسدة متحركة حركة مستقيمة من أعلى إلى أسفل وبالعكس . وليس يعني هذا كما توهم بعض المؤلفين أن السهاء تتحرك بالطبع ، وأن الحركة الدائرية غير مفتقرة إلى محرك بخلاف ما ارتأى أفلاطون ( ٣٤ ب ) فإن أرسطو يقول بمحرك أول كما سبق ، و بمحركين آخرين كا سيجي ، ولكن المقصود أن تكون الحركة الدائرية ، وهي أكل الحركات ، ممثلة في العالم بالطبع لا بالقسر ، كما أن الحركة المستقيمة ممثلة بالطبع في العناصر الأر بمة ، والطبع قوة مفتقرة إلى محرك يخرجها إلى الفعل. - والكواكب أجسام كرية ، منها سبعة يقال لها السيارة ، وهي من أعلا إلى أسفل : زحل فالمشترى فالمريخ فالشمس فالزهرة فعطارد فالقمر . والباقية يقال لها ثابتة وهي وراء السبعة . ولكل كوكب من السيارة فلك يخصه أو أفلاك كا سنرى ، والأفلاك أجسام كرية مشفة مجوفة ، يضاف إليها فلك الكواكب الثابتة فالفلك المحيط وراءها جميماً ، مركبة بعضها في جوف بعض . والـكواكب كلها ثابتة لاتتحرك حتى على نفسها ، إنما الذي يدور هو الفلك الحامل للكوكب . ولما كانت حركة الأفلاك سريعة جدًّا فإنها تسخن بالحرارة وتصير مضيئة . الفلك الحيط أو السماء الأولى هو المتحرك الأول عن المحرك الأول وهو « غلاف العالم » مواز لخط الاستواء باق دائماً على مسافة واحدة من الأرض . وهو دائم الدوران يدور من المشرق إلى المغرب فوق الأرض ومن المغرب إلى المشرق تحتها في كل يوم وليلة دورة واحدة . ولما كانت الأفلاك بعضها في جوف بعض فهي متسامتة ذات مركز واحد ، قطباكل منها مماسان لما فوقه وما تحته مباشرة بحيث أن كلاً منها متحرك بما فوقه محرك لما تحته إلى أن ننتهي إلى فلك القمر المتحرك غير المحرك.

وعلى ذلك فالفلك المحيط يدير سائر الأفلاك معه : النجوم الثابتة تدور معه دورة كاملة في ٢٤ ساعة وليس لها حركة خاصة . أما السيارة فلها حركات خاصة أي أنها تدور أيضاً في اتجاهات مختلفة عن اتجاه الفلك المحيط ، ولكل حركة فلك ، ولكل فلك محرك مفارق غير المحرك الأول وأدبى منه . والفلك المحيط علة دوران الشمس حول الأرضُ ، فهو علة تعاقب الليل والنهار ، وعلة الظواهر الحيوية المتصلة بهذا التعاقب على وجه الأرض . وهو علة حركتها السنوية على فلك البروج، وعلة ما ينشأ عن هـذه الحركة من تعاقب الفصول وما ينشأ عن هذا التعاقب من كون وفساد بحسب اقتراب الشـمس من الأرض وابتعادها ؟ فإن ميل فلك البروج سبب الاختلاف في تولد الحركة والصوء على فصول السنة في مختلف مناطق الأرض وهذا أصل الدور في الكون والفساد : تتخول أأمناصر بعضها إلى بعض ، وتتكون الأحياء وتنمو وتذبل بتفاعل القوتين الفاعليتين وها الحار والبارد ، والقوتين المنفعلتين وهما الرطب واليابس تحت تأثير فَلَكُ النُّوأَبُّتُ ، وهو بمثابة الصورة العليا، والأرض بمثابة المادة الدنيا(١) — أما الأرض فهي سَاكُنَةُ فِي مَرَكُزُ العَالَمُ لأَنْهَا مِن تُرابِ ، والمُكَانُ الطبيعي للترابُ هُو أُسَـفل . وهي كرية : ولأرسطو على ذلك أدلة نذكر منها اثنين ، الواحد ما يقع في منظر دوران السهاء من اختلاف باختلاف عروض البـلدان ، والآخر ظل الأرض المستدير على سطح القمر في خسوفه الجزئي . وفي عصر أرسطوكان عاماء اليونان متفقين على كروية الأرض (٢) . وهو يقدر محيطها بما يقرب من ٧٣٠٠٠ كيلومتر أى نحو ضعف طوله الحقيق . و بهذه المناسبة يرتأى أن المسافة ليست بعيدة بين

<sup>(</sup>١) انظر أيضًا : السماع الطبيعي م ٨ ف ٧ — ٩ والـكون والفساد م ٢ ف ١٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر نلينو : علم الفلك تاريخه عند العرب ص ٢٦١ -- ٢٦٣ .

أسبانيا والهند عن طريق المحيط الغربى ، وكان هذا الرأى أحد الأسباب الهامة التي حملت كولمبوس على سفرته المشهورة .

ء ﴿ وَمَا دُونَ فَلَكُ القَمْرُ أَقُلُ اتْسَاعًا مِنَ السَّمَاءُ وَ يُخْتَلَفُ عَنْهَا بِسَبِّبِ بَعْدُهُ من الحركة الأولى ؛ فهو دار الكون والفساد ، فيه موجودات جمادية وأحيا. غير عاقلة ، فيه الأمراض والمسوخ والخطأ والحطيئة والاتفاق ، بينا السماء دائمة . والعناصر التي تكونه متصادة فما بينها في حين أن الأثير لا ضد له . هي متصادة من حيث الثقل ومن حيث الكيف: فهي ثقيلة أو خفيفة بالذات ، وهي حارة أو باردة أو رطبة أو يابسة . وهذا التضاد أصل ما نراه من تحول العناصر بعضها إلى بعض، وهبوطها وصعودها، بينها الأثير لا كيف له ولا ثقل ولا خفة ، لايتحول ولا يحيد عن مجراه . ولكل واحد من العناصر الأربعة مكان طبيعي وحركة طبيعية إلى هذا المكان على خط مستقيم إن لم يعترضه عائق: النار الى أعلافهي الحِفيف المطلق ، والتراب إلى أسفل فهو الثقيل المطاق ، والهواء تحت النار فهو الخفيف بالإضافة ، والماء تحت الهواء وفوق التراب فهو الثقيل بالإضافة . وأعلى وأســفل و يمين و يسار وأمام وخلف أجزاء وأنواع المكان ، وهي تسمى بأسمائها لا بالإضافة إلينا فقط ، فإنها من هذا الوجه غير مطردة تختلف باختلاف أتجاهنا ، بل بالإضافة إلى الطبيعة أولاً و بالإطلاق(١) . و إِذا تقرر ذلك فالعالم واحد وليس يمكن أن يكون هناك غير هذا العالم لأن الجهات التي تتحرك العناصر إليها وتستقر عُندُهُا هِي الجهات المطلقة ، فكل مادة — إن وجدت — يجب أن تتجه إليها أَيْ تَتَخَد بَمَادَة هَذَا العَالَم ، وكُلُّ أَثير يجب أَنْ يَتَحَرَكُ حُولٌ مَرَكَزُ هَذَا العَالَم .

<sup>(</sup>١) انظر السماع الطبيعي م ٤ ف ١ ص ٢٠٨ع ب س ٨ - ٢٢.

## ٠٠ — الكون والفساد :

ا — هذا الكتاب تممة المقالتين الثالثة والرابعة من كتاب السهاء ، وهو في مقالتين تبحثان في الأجسام التي تحت فلك القمر لا من جهة النقلة بل من جهة تأليفها من العناصر الأربعة . و بعد الذي قلناه في هذا الفصل نقتصر على إشارات وجيزة فيما لابد منه فنقول: القدماء فريقان في السكون والفساد، الفريق القائل بمادة واحدة يعتبرها تغيراً كيفيًّا في هــذه المادة الواحدة ، والفريق القائل بمواد عدة يعتبر الكون اجتماع الأجزاء المؤلفة للجسم والفساد افتراقها ، والرأيان لا يفسران التغير الجوهري أي تحول الشيء بكليته من طبيعة إلى أخرى (٥٥ ج) فيتعين الرجوع إلى المذهب المذكور في السماع الطبيعي ، والقول بأن العلة المـادية للـكون والفساد هي الهيولي القابلة للصور على التوالى . ففساد جوهر هو كون جوهر آخر والعكس بالعكس ، فليس الكون كوناً من لا شيء وليس الفساد عوداً إلى العدم ولكنهما وجهان لتحول واحــد . على أن تحول جوهر أدنى إلى جوهر أعلى أحق باسم الكون ، وتحول جوهر أعلى إلى جوهر أدنى أحق باسم الفساد ، مثل حدوث النار عن التراب فإنه كون بالإطلاق لأن الحار صورة والبرودة عدمها . — ولزيادة التعريف بالكون ندل على ما يتميز به من سائر أنواع التغير : يتميز من الاستحالة وهي التغير بالكيفية ، فإنها تتحقق عندما يبقى موضوع محسوس وتكون الكيفية الجديدة كيفية لهذا الموضوع الباق ، أما في المكون فالموضوع الباقي غير محسوس وهو الهيولي ، و إن اتفق للكون أن كيفية مّا لجوهر مّا ظهرت في الجوهر المتحول عنه فليست هـذه الـكميفية متخلفة عن الأول ولكنها كيفية للثاني . — و يتميز الكون من نمو الحي ، فإن النمو تغير يتناول الحجم والمقدار أي أنه يتضمن تغيراً مكانيا ليس هو نقلة ولا دوراناً ولكنه انتشار فى المكان مع بقاء طبيعة النامى هى هى ؛ فإن النامى يمو فى جميع أجزائه على السواء ، أما الكون فتغير بتناول الجوهر ، وتتناول الاستحالة الكيفية .

ب - كيف محدث الكون ؟ العناصر في ذاتها مركبات من هيولي وصورة ، وبهذا المعنى ليست مبادئ كما زعم أنبادوقليس . غير أن الهيولى لا توجد مفارقة ، وهي موجودة أولاً في هذه البسائط ؛ فبالقياس إلى المركبات الطبيعية العناصر مبادئ وأُصول لا تنحل إلَى أبسط منهـا ، ولكنها تتحول بعضها إلى بعض وهي الموضوع المباشر للكون . والمركب الطبيعي المتجانس طبيعة واحدة أي صورة في هيولي ، ويسمى مزّيجاً (كالماء عندنا الآن) وليس المزيج اجتماع أجزاء أحد الممترجين إلى أجزاء الآخر ؛ فإن مثل هذا الاجتماع يسمى خليطًا يبقي فيه كل من المختلطين قائماً بالفعل وهو عبارة عن تجاورها وتمـاسهما ، بينها المزيج جسم متجانس كل واحد من أجزائه شبيه بالـكل و بأى جزء آخر . فالركون بالإجمال يقتضي فعلاً وإنفعالاً ، ويقتضي الفعل والانفعال التماس ، و يجب أن يكون الفاعل والمنفعــل متفقين بالجنس محتافين بالنوع أى أن يكونا ضدين أو وسطين بين ضــدين . وكان بعض القدماء يقول : يجب أن يكونا متباينين ليحصل تحول ، وكان البعض الآخر يقول : بل يجب أن يكونا متشابهين ليمكن تأثير الواحد في الآخر . ولكن الحق في الموقف الوسط الذي ذكرناه ؛ فإن الشيء لا يدخـل أي تغيير على شبيهه ولا يؤثر فيما هو مباين له بالمرة ، والـكون تشبه المنفعل بالفاعل فليس يخرج أى شيء من أى شيء . وفي المزيج لا يبقى المتزجان ها ها ولا يفسدان بالكلية ، ولكنهما يتفاعلان فيفســـد كل منهما صورة الآخر حتى يحيله طبيعة متوسطة بين طبيعتيهما الأصليتين، فتظهر الصورة الجديدة وتبقى الصورتان الأوليان بالقوة ، وتعودان فتظهران بالتحليل كما نشاهد الآن بتركيب الأوكسيجين والهيدروجين ماء ثم بتحليل الماء إليهما . وبهذا يتم هدم المذهب الآلى الذى تضطره مبادئه إلى رد المزيج للاختلاط ومعارضة الظواهر المحسوسة ، وبهذا يتم تفسير الأشياء بأنها طبائع وماهيات . ومن يدرى ؟ لعل الكيمياء ترجع إلى هذا التفسير يوم تفرغ الفلسفة الحديثة من الخضوع للآلية ( والعلم تابع للفلسفة مهما ادعى الاستقلال عنها ) فيكون لأرسطو فضل السبق فى هذه النقطة كما فى كثير غيرها .

# الفصل العصل الرابع النفس النفس

تعريف النفس للنفس للنفس

ا — يتضمن كتاب النفس مقالات ثلاث: الأولى مقدمة في علم النفس وحصر مسائله وآراء الفلاسفة وتمحيصها ، الثانية في حد النفس بالإجمال وفي النفس النامية والنفس الحاسة ، والثالثة في النفس الناطقة وفي القوة المحركة وسنجمل في هذا العدد المقالة الأولى والقسم الأول من الثانية ، ثم نلخص باقى الأقسام على التوالى . أما « الطبيعيات الصغرى » فنقتبس منها أشياء قليلة في الكلام على الخيلة والذاكرة .

الأفعال الحيوية على اختلافها . فعلم النفس جزء من العلم الطبيعي لأن موضوعه الأفعال الحيوية على اختلافها . فعلم النفس جزء من العلم الطبيعي لأن موضوعه مركب من مادة وصورة . وهو أشرف جزء لأنه يفحص عن أكمل وأشرف صورة من بين الصور الطبيعية . وهو عظيم الفائدة في الفحص عن الحقيقة بأكملها (لأن العلوم العقلية والخلقية إنما تنشأ من رجوع النفس على ذاتها وتعرف أحوالها) . والمنهاج القويم في هذا العلم مناج من الاستقراء والقياس ، فنحن لاندرك النفس في ذاتها فيجب أن نبدأ بالظواهي النفسية أي الأفعال الصادرة عن الحي من حيث هو كذلك ، وهذه الظواهي إذ ترتب ترتيباً علميًّا تعرفنا بمصادرها المباشرة وهي القوى النفسية ، وهذه تعرفنا بالنفس . بل يجب أحياناً قبل النظر في بعض الأفعال دراسة موضوعاتها ، فثلاً في دراسة القوة الحاسة المحسوس هو الأول الذي يعرفنا وراسة موضوعاتها ، فثلاً في دراسة القوة الحاسة المحسوس هو الأول الذي يعرفنا

بالإحساس ، وفي دراسة القوة العاقلة المعقول هو الذي يعرفنا بالتعقل(١) . . ح - قَلْنَا إِنْ عَلَمُ النَّفْسُ جَزَّ مَنُ العلم الطبيعي ، وقد يسلم بذلك من جهة الحياة النباتية ، ولكن الأمر يحتاج إلى إيضاح من جهة الحياة الحسية والعقلية لما يبدو من مباينة أفعالها للمادة مباينة ظاهرة . وأرسطو يقرر أن الانفعالات ( مثــل الغضب والخوف والرجاء والفرح والبغض والحبة ) لا يمكن أن تصدر عن النفس وحدها ، ولكنها تصدر عن المركب من النفس والجسم كما سنبين الآن — وأن الإحساس فعل النفس بمشاركة العضو الحاس العد لإدراكُ الحسوس كالعين والأذن — وأن التعقل ولو أنه خاص بالنفس إلا أنه مفتقر للتخيل ولا يتحقق التخيل من غير الجسم . وإذن فجميع الأفعال النفسية في الأجسام الحية متعلقة بالجسم وداخلة في العلم الطبيعي . وسيأتي الدليــل على القصيتين الثانية والثالثة ( ٦٣ س ، ٣٣ س ) . أما الأولى فيدل عليهـا أولاً أنه فى نفس الوقت الذي يحدث فيه انفعال نفسي يحدث تغير في الجسم ؛ وثانياً أن المرء قد يعرض له ماهو خليق أن يشعره بالخوف أو بالغصب فلا يخاف ولا يغصب ، ثم تجده أحياناً أخرى يهتاج لأهون الأسباب لأن جسمه مهتاج أو مجهد ؛ وثالثاً أنه يمكن استشعار الخوف دون أى سبب خارجي مثلما نرى عند العصبيين والسوداو بين ، فإن الهم والجزع ناشئان عندهم من اختلال الجسم . فإذا كان ذلك فواضح أن الانفعالات صور متحققة في مادة ؛ و يجب أن يشتمل حدها على المنصرين فلا يقال مثلاً على طريقة الجدليين : إن الغصب شهوة الإنتقام ، ولا على العاريقة المألوفة عند الطبيعيين : إن الغصب غليان الدم حول القاب ، بل يجمع بين الحدين فيقال : الغضب توارد الدم إلى القلب مع شهوة الإنتقام . وعلى ذلك فليس التعبير الصحيح أن يقال إن النفس تخاف أو تغضب ، بل إن الإنسان يغصب أو يخاف

<sup>(</sup>١) م ا ف ا — وم ٢ بداية ف ٤ .

بالنفس، من حيث أن الانفعال يحدث عندما تحكم النفس بأن الحال تدعو إليه . كل أنه لا يصح القول إن النفس تبنى أو تحيك ، و إنما يجب أن نقول إن الإنسان يحيك و يبنى بالنفس . ولسنا نقصد بهذا أن الحركة هي في النفس بل أنها تارة تصدر عنها وطوراً تنتهى إليها (١) . — فأرسطو يضع النفس والجسم جزئين لجوهر واحد متحدين اتحاد الهيولى والصورة ، لاجوهر بن تامين كما يفعل أفلاطون . ونظرته في الانفعالات أصدق من نظرة ديكارت ولنج ووليم جيمس وغيرهم من المحدثين الذين يضعون الجسم من جهة والنفس (أو الظواهر النفسية) من حهة ثم يحاروب في التوفيق بينهما .

جهة ثم يحارون في التوفيق بينهما . الرار (هُرُون وَ اللهُ الرار على عادته للإفادة من حقها واجتناب على عادته للإفادة من حقها واجتناب باطلها واستخراج مسائل العلم فيقول: إن الفلاسفة جميعاً لاحظوا أن الحي يمتار من غير الحي بخاصتين ها الحركة الذاتية والإدراك ، فمن قال منهم بمبدإ واحد للأشياء تصور هذا المبدأ متحركا وعالماً وجعل النفس شيئاً منه ، مثل طاليس وأنكسيانس وهرقليطس ، أو تصور المبدأ متحركا فقط ثم حاول أن يعلل به الإدراك ، مثل ديموقر يطس . ومن قال بمبادئ عدة ألف النفس منهـا جميعاً ، مثل أنبادوقليس وأفلاطون ، لكي تدرك النفس بكل واحد من أجزائها العنصر الشبيه به في الأشياء . ثم إن كثرتهم أضافت للنفس اللطافة والبعد عن كثافة الجسمية ما أمكن (٢). -وردود أرسطو طويلة مجتزئ منها بالنقط الآتية : لا يمكن أن تكون النفس جسماً فإن التخيل والتذكر والإحساس لا تشبه ظواهر النار ولا الهواء ولا أى جسم آخر : إنها إدراك والإدراك غير منقسم لا يتصور له نصف أو ربع ، فمحال أن يصدر عن الامتداد المنقسم . ويقال مثل ذلك من باب أولى عن التعقل . يصاف إليه أن الوجدان يرد مختلف الظواهر النفسية إلى الوحدة ، فكيف كان

<sup>(</sup>۱) ماف اوف ٤. (۲) م ١ ف ٢.

يتسنى ذلك لوكانت النفس مجموعة ذرّات ؟ وكيف كانت النفس تدرك الكثرة لولم تكن واحدة غير منقسمة ؟ (١). — و إذن فقد أصاب أفلاطون إذ وضع النفس روحية (بالرغم من بعض تعبيراته) واكنه يعرُّفها بأنها متحركة بذاتها ، ومعنى هذا أنهـا فى المكان بالذات لا بالعرض ، والواقع أنها فى الجسم وأن الجسم هو الذي في المكان. ثم إن التعقل — وهو عنده الوظيفة الأخرى للنفس – يبدوكاً نه سكون لاحركة و بالأخص التعقل الإلهٰى فإنه دائماً هو هو دون تعاقب ولا تكرار . وليس يجدى تعريف أفلاطون للنفس فى تفسير الحركة البادية في الطبيعة ، فإن النفس إذا كانت تتحرك بذاتها فهي تستطيع أيضاً أن لا تتحرك فتصبح الحركة العالمية ممكنة لاضرورية . ولقد ذهب أفلاطون إلى أن للإنسان نفوساً ثلاثاً ، ولكن هذا التصوريهدم وحدة الحي ، فإن الحيلايستمد وحدته من الجسم ، والجسم مفتقر بطبعه لمبدإ يرده واحــداً . والواقع أن النفس واحــدة ، وأنها كلها فى الجسم كله ، يقابل أفعالهــا المتعددة قوى فيها متعددة . يدل على ذلك أن النباتات والحيوانات الدنيا إذا قسمت كان من أقسامها أحياء من ذات النوع ، كل منهـا حاصل على جميع قوى النفس المقسومة قائم بجميع وظائف نوعه . والتعليل الوحيد أن النفس واحــدة بالفعل كثيرة بالقوة . ولا يقدح في ذلك أن الحشرات الناتجة عن القسمة لا تعمر ، فإن قصر عمرها راجع إلى أن القسمة تصعف فيها آلات البقاء (٢).

رَفَ رَفَ رَفَ لَهُ النَّقَدُ وَوَضَعَ الْمُسَائِلُ يَعْرَضُ أُرْسُطُو تَعْرَيْفَيْنُ لَلْنَفْسُ ، وَنَحْنُ مُهُدُ لَمُ اللَّاتِيْفُ النَّقِيْفُ النَّهُ النَّهُ وَالنَّقِيْفُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ وَالنَّقِيْفُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَلَيْفُولُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَلَيْفُولُ النَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنِهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِقُلُولُ الْمُنْ الْمُنَالُولُ الْمُنْ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالُولُ ا

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۳ وف ه . (۲) م ۱ ف ه ص ٤١١ع ١ س ٢٦ وما بعده . -- و م ۲ ف ۲ ص ٤١٣ع ب س ١٣ وما بعده .

ما هو ثابت في الأرض ومنه ما هو متحرك ، فتكون درجات الحياة أربعاً : النَّامية والحاسة والمتحركة بالنقلة والناطقة . ثم إنَّ الحاس والناطق نازع طبعاً إلى الخير الذي يدركه بالحس أو بالعقل ، فتكون أجناس القوى النفسية حسـة : النامية والحاســة والناطقة والنازعة والمحركة . ويظهر من هذا أن الحياة والنفس لا تقالان بالتواطؤ بل بالماثلة ، بحيث لا تعــد النفس جنساً تحته أنواع بل شــبه جنس لأن كل نفس فهي قائمة برأسها . \_ نأتى إلى التعريفين : فمن جهة كونها شبه جنس يعرفها بأنها «كمال أول لجسم طبيعي آلي » ، وهو يعني بقوله «كمال أول » أن النفس صورة الجسم الجوهرية وفعله الأول ، كما أن قوة الإبصار صورة الحدقة ؛ أما الأفعال الثانية فهي التي تصدر عن المركب بفضل النفس أي هي الحاصلة باستعال الوظائف . و بقوله « لجسم طبيعي » أن الجسم الحي يمتار من الجسم الصناعي الذي ليس له وجود ذاتي ، والموجود بالذات أجزاؤه . و بقوله « آلى » أنه مؤلف من آلات (أعضاء) ، وهي أجزاء متباينة مرتبة لوظائف متباينة ؛ أما البذرة فهي حيّ بالقوة البعيدة لأنها قابلة الآلات وللنفس وإكمنها خلو منها . \_ و باعتبار أمحاء الحياة يعرف النفس بأنها « ما به نحيي ومحس وننتقل فى المكان ونعقل أولاً » ، وهذا تعريف بالمعلولات الصادرة عن النفس ، وهو أُبَين بالإضافة إلينا من التعريف الأول المأخوذ من العلة . ولتعدد الأنواع الحية لا تؤخذ واو العطف ( « محيى ونحس و ... » ) على التركيب بل على التفصيل ، فإِن النفس مبدأ الحياة على جميع أمحائها متى وجدت هذه الأنحاء كلها أو بعضها (١)

<sup>(</sup>١) عن التعريف الأول : م ٢ ف ١ — عن الثاني : م ٢ ف ٢ .

# 🎢 — النفس النامية والنفس الحاسة :

 ا -- تقال الحياة أولاً على النامية لأنها مشتركة بين الأحسام الحية جميعاً ، فهي موجودة في النبات دون الحس والعقل ، ولا يوجد الحس والعقل بدونها في الحيوان الأعجم والإنسان . وللنفس النامية وظيفتان : النمو والتوليد . و الحي ينمو أو يتناقص في جميع أجزائه على السواء ، لا كالجماد الذي يزداد في جهة واحدة أعلى أُو أَسْفُلُ يَمِيناً أَوْ شَهَالًا . والحي يحيى و يَنْمُو مَا دَامُ يَقْبُلُ الغَذَاءُ . وليست التغذية محرد إضافة مادية ، وليس نمو الحي ناتجاً من مجرد فعل العناصر الداخلة في تركيبه كما يزعم أنبادوقليس وديموقر يطس ، و إنما هذه العناصر مساعدة فقط ، والفاعل النفس. والتغذية تمثيل شأنه أن يحول المباين شبيهاً ، أى أن الغذاء يفقد صورته و يتخذ صورة المغتذى. على أن الغذاء ليس مبايناً بالمرة ، لأن التغذية لا تتم بأى شيء ، ولكنه مباين بالفعل شبيه بالقوة ، لذلك ترى الحي يختار مواد معينة يأكلها و يشربها ، و يختار في هذه المواد ما يلائمه فيتمثله و يفرز ما لا يلائمه . فالغذاء لحم ودم وعظم بالقوة ، والشيء لا يصير كذا بالفعل إلا وهو كذا بالقوة . — ثم إن للنمو والمقدار في المركب الطبيعي حدًّا ونسبة ، أما في الصناعي فلا ، وليس ينمو الحيى اتفاقاً و إلى غير نهاية بل هو يتخذ حجاً وشكلا هاها في كل نوع. والنسبة والحد تابعان للصورة لا للمادة أى للنفس لاللجسم ، فإن المادة لا تترتب بذاتها بل بمرتب . ــ وأما التوليد فيحفظ النوع كما أن الاغتذاء يحفظ الفرد « والتوليد مطلب جميع الموجودات وغاية أفعالها الطبيعية ؛ فبالتوليد يبقى الكائن المائت لاهو هو بل شبيهاً بنفسه ، لا واحداً بالعدد بل واحداً بالنوع » (١) . — والمذهب

<sup>(</sup>١) ًم ٢ ف ٤ ( وهو الحاص بالحياة النامية ) ص ١٤٤٩ و ب .

الآلى عاجز عن تفسير الاغتذاء والتثيل وتكون الحى فى صورة ومقدار معينين وولادة الحي حيًّا شبيهاً به . على أن أرسطوكان يعتقد بالتولد الذاتى فى بعض الحيوانات الدنيا أى بتولدها اتفاقاً من الطين أو من مواد متعفنة () « بقوة المادة » وقد اضطر إلى هذا الاعتقاد لما كان يبدو من مطابقته للواقع ، وهو يريد بالمادة هنا جسماً ماديا له كيفياته لا الهيولى ، ويشبه قوة المادة هذه تحدث كائناً حيا من غير جرثومة تحت تأثير الحرارة — بقوة الجسم الريض يبرأ بحرارة عارضة دون تدخل الطبيب ؛ فإن من شأن الطبيب أن يحدث الحرارة بالفن فتعمل الطبيعة على البرء ، فإذا ما حدثت الحرارة اتفاقاً قامت الطبيعة بعملها كذلك .

— والمذهب الآلى عاجز عن تفسير النفس الحاسة ، فإنها لو كانت مؤلفة من مبادئ الأشياء للزم أن الحواس تحس أعضاءها ، وأنها تحس في غير حصور المحسوسات من حيث أنها حاصلة على العناصر التي هي موضوع إحساس والواقع ينقض النتيجتين ، والسبب أن العضو ليس هو الحاس بالذات بل بالقوة المتحدة به ؛ وأن القوة الحاسة ليست بالفعل بل بالقوة فقط ، وتخرج إلى الفعل بتأثير المحسوس ؛ فإنها لا تحس دائماً ، حتى اللمس وهو منتشر في الجسم كله لايؤدي وظيفته دائماً ، أو على الأقل لا يحس دائماً جميع الكيفيات التي يستطيع أن يحسها ليست إذن القوى الحاسة مادية ، و يتبين ذلك أيضاً من أن انفعالها ليس من قبيل الحركة أو الاستحالة المعروفة في الطبيعيات والتي شأنها أن يفسد بها المنفعل شيئاً فشيئاً بتأثير الفاعل ، و إنما هو انفعال من نوع آخر ليس له اسم خاص ، وليس فيه تدرج ، لا يفسد به الحس لأنه قوة صرفة من غير صورة ولكنه يخرج من القوة فيقبل صورة المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة فيقبل صورة المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة فيقبل صورة المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة فيقبل صورة الحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة فيقبل صورة المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة فيقبل صورة المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة فيقبل صورة الحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة في المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو نفسه من القوة في المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو فله المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو (٢) . والعضو فله المحسوس و يتكمل به المحسوس و يتكمل به المحسوس و يتكمل بها مع بقائه هو هو المحسوس و يتكمل به ا

<sup>(</sup>۱) تکوین الحیوان م ۳ ف ۱۱ س ۲۷۲ ع ا س ۸ . وما بعد الطبیعة م ۷ ف ۷ س ۱۰۳۲ ع ۱ س ۳۰ و ف ۹ س ۱۰۳۶ ع ب س ٤ — ٦ . (۲) م ۲ ف ۵ .

يجب أن يحقق هـذا الشرط بالقدر الذي تطيقه المـادة ، وهو في الواقع نوع من المزاج والوسط بين الأضداد في المحسوسات ، بحيث لا يحس إلا ما يزيد عن كيفيته هو ، ولأنه وسط فهو يستطيع أن يصير واحداً من الضدين أى ينفعل به فى حين أنه لا ينفعل بمـا يعادله فى الـكيفية . إن ما يجب أن يدرك الأبيض والأسود ينبغي أن لا يكون بالفعل لا هذا ولا ذاك بل أن يكون كايهـا بالقوة ، وعضو اللمس لا ينبني أن يكون بالفعــل حارا ولا بارداً <sup>(١)</sup> . فوضع الحس قوةً غير معينة ، والعضو وسطاً بين الأضداد ، ضروري لفهم الإحساس ؛ فإن الإحساس تمثيل كالاغتذاء ولكمهما يفترقان في أن المغتذى يتمثل الغذاء بمبادته أي يحيسله إلى ذاته بينما الحاس يتمثل بالمحسوس أى يستحيل إلى صورة المحسوس استحالة طبيعية في العضو (كتمثل الشبكية بصورة الشيء) ومعنوية في القوة الحاسة . والاستحالة الطبيعية شرط لإدراك الحس ولكما غيركافية لتفسير الإحساس ؛ فالهواء ينفعل بالرائحة و يصير رائحاً لا مدركاً الرائحة ، ونحن هنا بإزاء حالة من حالات اتحاد النفس بالجسم الذي ذكرناه عند الكلام حلى الانفعالات النفسية بالإجمال ( ٦١ ج ) . والاستحالة المعنوية قبول الحس صورة المحسوس دون مادته كما يقبل الشمع صورة الخاتم دون معدنه « فليس الحجر هو الذي في النفس بل صورته »(٢) , ولأن النبات خلو من مثل هذا التوسط بين الأصداد ، ومن مبدإ كفيل بقبول صور المحسوسات دون مادتها، فهو لا يحس مع انفعاله بالملموسات كالحرارة والبرودة انفعالاً ماديا وانقلابه حارًا أو بارداً (٣) . ولأن الحس قوة صرفة فالإحساس « موضوعي » : إذا ما تأثر الحس بالصورة المحسوســة أضافها

<sup>(</sup>١) م ٢ ف ١١ . ويقال مثل ذلك في سائر الحواس .

<sup>(</sup>۲) م ۳ ف ۸ ص ٤٣١ع ب س ۳۰.

<sup>(</sup>۳) م ۲ ف ۱۲ .

حالاً و بالطبع إلى علتها الخارجية ؛ لأنه يشعر باتحاده بهذه العلة ويدرك حصور الشيء طبقاً للمبدإ الذي تقرر في الطبيعة ( ٥٧ ) من أن الفعل والانفعال يقومان في المنفعل . وعلى ذلك فالحس بالفعل والمحسوس بالفعل شيء واحد ، وحينها يرن الصوت مثلاً و يسمعه السامع ، في هذه اللحظة يحدث معاً الصوت بالفعل والسمع بالفعل . فقول ديموقر يطس إن الإحساس اختراع أو اصطلاح قول باطل لأن الإحساس يقتضى المحسوس كما يقتضى المتحرك الحرك (١) .

ح - ويدل لفظ المحسوس على ثلاثة أنواع من الموضوعات: إثنان مدركان بالذات والثالث بالعرض . أما الاثنان الأولان فأحدها المحسوس الخاص لكل حاسة ، والآخر المحسوس المشترك بين الحواس جميعاً . ونعني بالمحسوس الخاص ذلك الذي له حاسة معينة معدة لقبوله بحيث لا تستطيع حاسة أخرى أن تحسه، والذي يمتنع الحطأ فيه متى كانت الحواس سليمة ولم تؤثر فيها المخيلة والشهوة : فاللون محسوس البصر والصوت محسوس السمع والطعم محسوس الذوق. أما اللمس فله موضوعات عدة ( الحار والبارد ، اليابس والرطب ، الأماس والخشن ، الصاب والليب ) فهو مجموعة حواس . و إن أخطأ الحس فليس يخطى في موضوعه أي فى اللون أو الصوت مثلاً بل فى ماهية الشيء الملون أو الصائت وفى مكانه ؛ فإن الحس إنما ينفعل بالشيء لا من حيث أن هذا الشيء هو شيء معين بل من حيث أن له كيفية معينة هي التي تؤثر في الحس . - وأما المحسوسات المشتركة فهي : الحركة والسكون والعدد والشكل والمقدار . تدركها الحواس جميعاً وتدركها بالحركة فمثلاً محن بدرك المقدار بحركة اليدأو بحركة المين تطوف به ؛ غيرأن اليد تدركه بواسطة الصلابة وتدركه العين بواسطة اللون . و بإدراك المقدار ندرك الشكل إذ أن الشكل حد المقدار . وندرك السكون بعــدم الحركة . وندرك العدد باليد أو

<sup>(</sup>۱) م ٣ ف ٢ ص ٤٤٥ع ب س ٢٥ - ٣٢ و ص ٢٦٤ع ا س ١٥ - ٢٧.

بالعين تحسان أشياء منفصلة . - وأخيراً المحسوس بالعرض ؛ فهو مثل أن ندرك أن هـذا الأبيض ابن فلان ، فإن هذا الإدراك الثاني محسوس بالعرض لاتصاله عرضاً بالأبيض، ولأن الحس لا ينفعل به من حيث هو كذلك (١) . – وهذا التقسيم أوفى وأدق مرن التقسيم الذي أذاعه جون لوك إلى كيفيات أوليــة مي المحسوسات المشتركة مضاف إليها المقاومة (الصلابة) وكيفيات ثانوية هي المحسوسات الخاصة ما عدا المقاومة ، فإن لوك قسمها إلى ما هو موضوعي وما هو غير موضوعي في اعتباره ، وأما أرسطو فقــد اعتبرها كلها موضوعية وقسمها محسب إدراكنا إياها ، وقد رأينا أن المحسوسات المشتركة تدرك تبعاً للمحسوسات الخاصة فكيف تكون هذه ذاتية وتكون تلك موضوعية ؟ وكيف تكون المقاومة موضوعية وتكون باقى المحسوسات الخاصة ذاتيـة وكلها محسوسة على السواء ؟ -- ثم إن لهذا التمييز الدقيق بين أنواع المحسوسات أهمية كبرى في تقدير ما يسمى عادة بخطأ الحواس وما هو في الحقيقة خطأ تأويل أو تصديق حاسة في غير موصوعها الخاص . ومحن نصحح الأخطاء بسهولة : نصحح الإحساس الحاضر بالتجربة السابقة ، مثل ما نصحح إحساسنا حركة الشاطئ و محن في السفينة بعلمنا أن الشاطئ غير متحرك فنحكم بأن السفينة هي التي تتحرك . ونصحح الإحساس الحاضر بالتجربة الحاضرة ، مثل ما إذا حركنا بين الأصابع شيئاً من اب الخبز فنحسه بعد برهة اثنين ولكن البصر لايرى سوى واحد . ونصحح الإحساس بالمقل والبرهان ؟ فإننا نعلم بالعقل أن الشمس لكي ترسل أشعتها على الأرض كلها يجب أن تكون بعيدة جدًّا ، ولكي تنطبع صورتها على العين مع بعــد المسافة يجب أن تكون عظيمة المقدار ، فليست هي إذن بالمقدار الذي يراه البصر (٢) .

<sup>(</sup>۱) م ۲ ف 7 و م ۳ ف ا ص ۲۵ ع ا س ۱۰ — ۲۰ . وما بعد الطبیعة م ۵ ف ۵ ص ۱۰۱۰ ع ب س ۲ — ۲۸ .

<sup>(</sup>٢) كُتَاب تعبير الرؤيا في الأحلام ف ٢ .

 والحواس آلات حياة كما أنها آلات إدراك . وهي تترتب من هذين الوجهين ترتيباً عكسيًّا: فباعتبارها مدركة ، البصر أول لأنه يظهرنا على موضوعات أكثر ، خاصة ومشتركة و بالعرض ، وعلى فوارق أكثر ؛ فإن الأشياء جميعاً ملونة ومن ثمت داخــلة في نطاقه . والسمع في المحل الثاني لأنه وســيلة التفاهم والتعليم والترقى ، وكان يفضل البصر من هذه الناحية ويتقدم عليــه لولا أن هذا الفضل ليس له بالذات بمـا هو حس الأصوات ، ولكنه يرجع إلى العقل الذي يدرك دلالات الأصوات . ثم الشم لمشابهته البصر والسمع في بعد علته عن جسم الحاس. وأخيراً الذوق فاللمس ؛ والسبب واضح مما تقدم (١) . — و بالنظر إلى أهمية الحواس في حفظ حياة الحيوان ، اللمس أول لأنه ضرورى بالإطلاق لوجود الحيوان ، وهو ما من أجله يقال للحي إنه حساس ، يدرك به النافع والضار واللاذ والمؤلم ؛ فهو أساس النزوع من طلب وهرب ، وهو حاسة الطعام والشراب لأنه حاسة الحار والبارد والرطب واليابس وهى كيفيات المأكول والمشروب. أما سائر الحواس فلا تفيد الوجود بلكال الوجود ، لذلك قد لا توجد فى بعض الحيوان مع وجود اللمس . أضف إلى ذلك أنه أساسها جميعاً فهو منبث في الجسم كله وهي مركبة عليه . ويليه الذوق لأنه مرتب كذلك لحفظ الحيوان ولا غنى عنه . ثم الشم فإنه أقل ضرورة منهما . أما البصر والسمع فهما من هِذه الوجهة كاليان ، ولئن ظهرت لهما فائدة حيوية في الحيوانات العليا فذلك بالعرض لا بالذات<sup>(٢)</sup> .

و بعد الحواس الظاهرة الحواس الباطنة وهي : الحس المشترك والمخيلة

<sup>(</sup>١) م ٢ ف ٧ -- ١١ في مواضع متفرقة .

<sup>(</sup>٢) م ٣ ف ١٢ — ويقول بعض العلماء الآن إن الحواس تظهر في الجنين على هذا الترتيب .

والذاكرة (١) . فأما الحس المشترك فله ثلاث وظائف : الواحدة إدراك المحسوسات المشتركة ( بما فيها الزمان ) والمحسوسات بالعرض ، فإن هــذا الإدراك يستعين بالتخيل والتذكر فلا بدمن قوة واحدة يلتقي عندها الإحساس الظاهر والتجربة السابقة وتكون الصلة بينهما . الوظيفة الثانية إدراك الإدراك أي الشعور ، فبالحس المشترك يدرك الإنسان نفسـه رائيا أو سامعاً . . . إذ أن الحس لا ينعكس على ذاته لارتباطه بعضو مادى ، وليس فعله من جنس موضوعه حتى يدركه ؛ فالرؤية ليست ملونة ولا السمع صائتاً وهكذا ، فلا بد أن تنتهى الحواس الظاهرة إلى م كز مشترك . الوظيفة الثالثة التمييز بين المحسوسات في كل حس باعتباره جنساً كالتمييز بين الأبيض والأخضر والحامض والمالح — و بين موضوعات الحواس المختلفة كالتمييز بين الأبيض والحلو مثلاً ؛ فإن هذا التمييز لا يمكن أن يصدر عن الحواس أنفسها إذ أن كلاّ منها معين إلى موضوع ، فيجب أن يصدر عن قوة واحدة تجتمع عندها الإحساسات فتضاهى بينها . — أما مركز الحس المشترك فهو عند أرسطو القلب ، وحجته فى ذلك أن شرط الإحساس الحرارة ، والقلب هو الذي يوزع الحرارة مع الدم في أطراف الجسم (٢).

و — ويترك الإحساس أثراً يبقى فى قوة باطنة هى المحيلة فتستعيده وتدركه فى غيبة موضوعه ؛ فالتخيل إحساس ضعيف . وبينهما فوارق : الأول إن الإحساس متعلق بالشيء ، والتخيل مستقل عنه . الثانى إن الإحساس صورة مطابقة للشيء ، وقد يكون التخيل اختراعاً أى تأليفاً ، وهو كذلك إما عفواً كا فى الحياة الحسية المشتركة بين الحيوان والإنسان ؛ وإما بالتفكير عند

<sup>(</sup>۱) هنا تبدأ المقالة الثالثة باليونانية ، ولكنها عند العرب وبعض اللاتين لا تبدأ إلا بالفصل الرابع فى اليونانية ، أى أن المقالة الثانية عندهم تحوى كل الكلام على الحواس الباطنة وتبدأ الثالثة بالكلام على العقل . (٢) م ٣ ف ١ و ف ٢ .

الإنسان وحده. الفارق الثالث إن الإحساس مفروض علينا ، والتخيل تابع للإرادة في موضوعه وفي زمنه نتخيل ما نشاء ومتى نشاء . — والحيلة تساعد على تأويل الإحساس الحاضر بالصور المحفوظة فيها ، وهي التي تكوّن « الصـور اللاحة، » إيجابية وسلبية ، مثال ذلك : إذا تأملنا مدة من الزمن لوناً ما أبيض أو أخضر ثم حولنا البصر إلى شيء فإنا نرى هذا الاون منبسطاً على الشيء ، و إذا حدقنا في الشمس أو في لون ساطع ثم أغمضنا العينين فإن هذا اللون يبدو إلى الأمام في الاتجاه المعتاد للبصر؛ ثم ينقلب قروزيا فأرجوانيا فأسود ثم يتلاشي ، والتعليل أن التأثير القوى ينتشر في العضو كله ويتمكن فيه ويعاند التأثيرات الأخرى . -وللمخيلة شأن كبير في الأحلام فهي المصدر الذي تنبعث منه صور الإحساسات السابقة فتظهر في النوم وتخدع الحالم لأن ذهنه منصرف عن كل شاغل خارحي ولا يستطيع ما يستطيعه اليقظان من مراجعة حاسة بأخرى ، وكذلك القول في التخييل في حالة المرض أو الانفعال القوى فإنهما يهيجان الصور فتجتمع وتفترق فتخيل أشياء كثيرة (١).

ز — والذاكرة قائمة على المخيلة فإن الذكر ممتنع من غير التخيل . وها فى بعض الحالات يتشامهان إلى حد يتعذر معه التفريق بينهما ، غير أمهما يفترقان فى أن المخيلة تقتصر على إدراك الصورة بينما الذاكرة تدرك أن هذه الصورة هى صورة شىء قد سبق إدراكه ، فهى تتعلق بالماضى . ومما يدل على تمايزها أنه قد توجد فى الذهن صورة فنعتبرها مجرد صورة ، وهى صورة شىء عرض لنا فى الماضى ، وقد توجد فى الذهن صورة هى مجرد صورة فنظنها مذكورة . والذاكرة قد تؤدى وظيفتها عفواً وقد تستحثها الإرادة ، ويسمى هذا النوع الثانى تذكراً

ف ۱ -- ۳.

وهو خاص بالإنسان لأنه يستازم التفكير ، وتستمين الإرادة فيه بالحركات النفسية التي صاحبت الإحساس و بالحركات البدنية أيضاً (الحية) فإن هذه وتلك مساسلة يتمع لاحقها سابقها على حسب قوانين معينة ؛ كما يتبين إذا أردنا أن نتذكر جلة أو بيتاً من الشعر فإنا نأخذ في ترديد اللفظة الأولى ولا نزال في ذلك حتى نظفر بالكل . فالذكر والتذكر متوقفان على تداعى أو ترابط الصور والحركات . وعلاقة اللاحق بالسابق إما ضرورية كالعلاقة بين العلة والمعلول فإن كلاً منهما يذكر بالآخر ، و إما ناشئة بالعادة وهو الأغلب ، وفي هذه الحالة اللاحق إما شبيه السابق و إما فرينه في الملاحظة الأولى ، وكما تكرر التداعى توثقت العلاقة بين الطرفين فننتقل من الواحد إلى الآخر عفواً بفعل العادة ، وأحياناً العادة من غير تكرار متى كان الإحساس قويا أو اهتمامنا به شديداً (١) .

#### النفس الناطقة:

ا — ارتأى الأقدمون أن العقل بوع من الحس وأنه قوة جسمية بحجة أن العقل يدرك الجسميات وأن الشبيه يدرك الشبيه ، ولكن هذا القول الأخير لا يمكن إطلاقه إذ أن الإدراك الخاطئ ليس إدراك الشبيه . ثم إن جميع الحيوان يحس ولكن أقله يعقل وهو الإنسان ، و إذن فليس التعقل والحس واحداً ؛ و إلا لكان جميع الحيوان يعقل من حيث أن جميعه يحس . — و يمتاز العقل من الخيلة أيضاً ، فإن التخيل متعلق بإرادتنا كما ذكرنا أما الحكم على الأشياء وهو فعل العقل — فلا يتعلق بالإرادة إذ أنه صادق أو كاذب بالفرورة أما الصورة فلا . ومحن حيما محكم على شيء بأنه محيف نشعر بالخوف ، ولكنا بإزاء الصورة المحيفة مرسومة قد لا ننفعل أو ننفعل قليل جدًا ، وعلى كل حال الصورة المحيفة مرسومة قد لا ننفعل أو ننفعل قليلًا جدًا ، وعلى كل حال

<sup>(</sup>١) كتاب الذكر والتذكر .

فالانفعال غير مصحوب بتصديق (١) . هذا إلى أن العقل يدرك الصورة الكلية أي الماهية ، بينما الحس يدرك الصورة الجزئية أي العوارض المتشخصة فيها الماهية . -والعقل قوة صرفة كالحس و إلا لما استطاع أن يتعقل الموضوع كما هو ، إذ لو كانت له صورة أو كيفية خاصة لحالت دون الصورة المعقولة أن تتحقق فيه . فطبيعته أنه بالقوة ، كاللوح لم يكتب فيه شيء بالفعل . غير أنه أمعن من الحس في معنى القوة إذ أنه يدرك ما هيات الأشياء جميعاً في حين أن الحس لا يدرك سوى المحسوسات من حيث هي كذلك . فالعقــل « مفارق » أي ليس له عضو يعيّنه إلى موضوع و يشاركه فى فعله ، وهـذه المفارقة تفسر لنا أيضاً كيف أن انفعاله يختلف عن انفعال الحس فإن الحس لا يستطيع الإدراك بعد التأثير العنيف ، كالسمع لا يدرك الصوت بعد أصوات قوية ولا يدرك البصر والشم بعد ألوان ساطعة وروائح شديدة . أما العقل فبالعكس يستطيع بعد تعقل موضوع شــديد المعقولية أن يتعقل موضوعات أدنى معقولية ، والسبب في ذلك أن الحس لاتحاده بعضو يتأثر بفعل الشيء فيه بيها العقل مفارق لكل عضو وغير منفغل انفعالا طبيعيا كالحس. — ويلى هذه القوة الصرفة قوة أقرب؛ فإنَّ العقل بعد أن يخرج إلى الفعل يحفظ صورة الموضوع الذي تعقله و يستطيع أن يستعيدها ، فهو بالاضافة إلى هذه الاستعادة بقوة أقرب إلى الفعل من القوة الأولى السابقة على العلم ( و يسمى حينئذ عقلا بالملكة ). والعقل يدرك الماهيات مباشرة و يدرك الجزئيات المتحققة فيها الماهيات بانعكاسه على الحس الذي هو مدرك الجزئيات بأعراضها . فالعقل يدرك الكليات والجزئيات جميعاً ، ولكن باختلاف ، فهو يدرك ماهية الماء ويدرك أن هـذا المعلوم بالحس ماء (٢) . و باعتباره مدركا للماهيات في أنفسها

<sup>(</sup>١) كتاب النفس م ٣ ف ٣.

<sup>(</sup>٢) م ٣ ف ٤ . وإدراك العقل للجزئيات مذكور في ص ٢٩ ع ب س ١٠ -- ٢٤

يسمى عقلا نظريا ، فإذا ما حكم على الجزئيات بأنها خير أو شر فحرك النزوع إليها أو النفور منها سمى عقلاً عمليا . والفرق بين الحس والعقل من هذه الجهة أن الحس يدرك اللاذ أو المؤلم في حقيقته المتشخصة ؛ والعقل العملى يدرك الخير والشر من حيث ها كذلك وها معقولان كالحق والباطل (١).

ب – والمعقولات موجودة بالقوة في الصور المحسوسة ، سواء المجردات الرياضية والكيفيات الجسمية ( لا مفارقة كما ذهب إليه أفلاطون ) لهذا لا يمكن التعلم أو الفهم من غير الإحساس، فإن المحروم حاسة محروم المعارف المتعلقة بها، ولهذا يجب أن تصاحب التعقل صورة خيالية ، ولو أن التخيل متمايز من الإيجاب والسلب كما قدمنا ، وليست المخيلة مشاركة للعقل فى تعقله كمشاركة العين لقوة الإِبصار ، و إنما هي لازمة لتقديم مادة التعقل (٢) . ولما كان العقل بالقوة فلابد من شيء بالفعل يستخلص المعقولات من الماديات و يطبع بها العقل فيخرجه إلى الفعل (وهذا الشيء بالفعل هو « العقل الفعال » ، ولم ترد هذه التسمية في كتب ونمين أنه أراد بهذا التعبير شيئاً آخر غير العقل الذي يخرج من القوة إلى الفعل والمذكور هنا . والتسميتان من الشراح وضعوها بناء على ألفاظ أرسطو ومذهبه العام . ونظراً لأهمية هــذا البحث في تاريخ الفلسفة الإسلامية ولغموض كلام أرسطو في مواضع رئيسية غموضاً كان مثار جدل كثير منذ زمان طويل ، نترجم هنا عباراته ثم نعود إليها بالشرح ، قال : ) « يجب أن يكون في النفس تميــيز يقابل التمييز العام بين المادة وبين العلة الفاعلية التي تحدث الصور في المادة .

من هــذا الفصل ، ولــكن النص غامض جدا ، وقد عولنا على نص أصر ح وأرد فى ف ٧ ص ٤٣١ع ب س ١ — ٢٠ .

<sup>(</sup>١) م ٣ ف ٧ من ص ٤٣١ع ب إلى نهاية الفصل.

<sup>(</sup>۲) م ۳ ف ۸ و م ۱ ف ۱ ص ٤٠٣ ع ۱ س ۳ – ۱۰ ۰

وفى الواقع نجد فى النفس من جهة واحدة العقل الماثل المادة من حيث أنه يصير جميع المعقولات، ومن جهة أخرى العقل (الماثل للعلة الفاعلية) لأنه يحدثها جميعاً، وهو بالإضافة إلى المعقول كالصوء بالإضافة إلى الألوان يحولها من ألوان بالقوة ( في الظلمة ) إلى ألوان بالفعل . وهــذا العقل ( الفعال ) هو ا قابل للمفارقة ، وهو غير منفعل (أصلا) غير ممتزج بمادة لأن ماهيته أنه فعل. والفاعل أشرف دائما من المنفعل ، والمبدأ (العلة) أشرف من المادة . . . و بعد أن يفارق يمود ما هو بحسب ماهيته ، وهو وحده من حيث هوكذلك خالد ودائم ، غير أننا لا نتذكر ( في حال المفارقة ) لأنه غير منفعل بينها العقل المنفعل فاسد ، ومن غير هذا فليس شيء يفكر »(١). نقول: يؤخذ من هذا النص أولا أن في النفس عقلا مماثلا المادة ، ولهذا السبب سمى بالهيولاني وبالمنفعل لا لكونه ماديا — وعقلا مماثلا لاملة الفاعلية هو الفعال ، وهو في النفس أيضاً بدليل قوله : « مجد في النفس » وقوله : « و بعد أن يفارق » فلا سبيل إلى القول مع اسكندر الافروديسي أنه الله ولا إلى اعتبار ابن سينا وابن رشد معبرين عن فكر أرسطو إذ يجعلان العقل الفعال مَفَارِقًا لَلا نِسَانَ . و يؤخذ ثانياً أن العقل الفعال يجرد الصور العقولة و يتيح الهنفعل أو الهيولاني أن يتحد بها كما يتحد الحس بموضوعه . فالهيولاني أو المنفعل هو المتعقل وأما الفعال فهو المجرد ، وهذا طبقاً للمبدأ العام « أن ما هو بالقوة يصـير بالفعل بتأثير شيء هو بالفعل » . وقوله : « قابل المفارقة » هوانقصود لا « مفارق » بالفعل ، ولو أن اللفظ اليوناني يحتمل المعنيين ، وذلك لما أوضحناه الآن ولقول أرسطو «و بعد أن يفارق » مما لا يدء مجالا للشك . وقوله : « هذا المقل هو » يشعر أن العقل الفعال وحده قابل المفارقة دون العقل المنفعل، والحكنه قال عكس ذلك في الفصل السابق ، فالمراد « وهذا العقل أيضاً » لأن السبب واحد مر\_\_

<sup>(</sup>۱) م ۳ ف ه .

الجهتين، وهو أن إدراك العقل المجردات يستلزم أن يكون هو مجرداً. غير أن قوله: « والفاعل أشرف من المنفعل » يدل على مفاضلة ببن العقايين وتفضيل الفاعل على المنفعل وهذا إشكال ، أو هو يدل على أنه إذا كان المنفعل مفارقاً ، فالفعال أحرى أن يكون مفارقا من حيث أنه أشرف . وقوله: «غير منفعل » يعنى أنه دائما بالفعل وليس فيه شيء بالقوة يتطلب التحقق . وقوله: « غير متحد بعضو ولكنه يعمل دون عضو .

ح — والعبارات التالية خاصة بالخلود ، ولقد كان أرسطو مقلا في هــذه المسألة بخلاف أفلاطون ، وياليته كان صريحاً مع هذه القلة! يقول: « و بعد أن يفارق يعود ما هو بحسب ماهيته » أى أن العقل الفعال ولو أنه غير منفعل إلا أن اتصاله بالجسم أيظلم طبيعته فلا يستعيد صفاءها إلا بانتهاء هذا الاتصال. ويقول: « وهو وحده خالدً » ، فكا أنه ينفي الخلود عن المنفعل وقد سبق له عكس ذلك ، وفى نصوص أخرى سنذكرها الآن يثبت بقاء العقل من غير تمييز بين منفعل وفعال . ثم يقول : « غير أننا لا نتذكر لأنه غير منفعل » و يعني أن العقل الفعال لما كان غير منفعل فليس يحفظ أي أثر مرن ظروف الحياة ، فإذا ما فارق انعدمت الذاكرة لأن « الفكر كالمحبة والبغض ليس انفعال العقل بل انفعال الشخص ، لهذا حين يفسد الشخص لا تبقى ذكرى ولا صداقة »(١). وهنا دليل آخر على أن أرسطو لم يكن يرى العقل الفعال مستقلا عن النفس وخالداً وحده ، فإنه يقول: « غير أننا لا نتذكر » يقصد النفس كلها و إلا فإن مثل هـذا التأويل يؤدى إلى وضع صورتين في الجسم الإنساني هما النفس مبدأ الحياة والعقل الفعال مبدأ التعقل ، وهـذا ينافى مذهب أرسطو منافاة صريحة فى أن الموجود الطبيعي واحد بصورته الواحدة ، و يقر به من رأى أفلاطون في النفوس

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ٤ ص ٤٠٨ع ب س ٢٦ - ٣٠ .

الثلاث وقد أنكره أرسطو ( ٦٦ د ) وهو انما يريد ، كما قد دل على ذلك في غير ما موضع ، أنه كما أن النفس كلها صورة الجسم كله ، فإن قوى النفس صور لأجزاء الجسم (كقوة الإِبصار فهي صورة الحــدقة ) ، وقوى النفس لا تبقى ( فاعلة ) بعد فساد مادتها إلا العقل ( بالإطلاق ) فهو باق لأنه ليس صورة لمادة (١) . نعود إلى كلامه فنجده يقول : « بينها العقل المنفعل فاســد » وهذا هو الوضع الوحيد الذي يذكر فيــه « العقل المنفعل » فليس يصح تقييده بلفظ لم يطلقه هو صراحة على ما سمى بعده بالعقل المنفعل ، لذلك يذهب بعض الشراح إلى أن العقل المنفعل المذكور هنا إنما المقصود به المخيلة وهي قوة للمركب وتسمى عقلاً بالمشاركة من جهة أنها تطيع العقل وتتبع إشارته ، ومن جهة أن العقل يعتمد على ما تقدمه إليه من الصور الجزئية يجرد منها المعقولات (٢) وأرسطو نفسه يقول عن التخيل إنه نوع من التعقل<sup>(٣)</sup> و يقول ابن سينا : « وهذا الشيء يسمى ... عقلاً فعالاً كما يسمى العقل الهيولاني بالقياس إليه عقلاً منفعلاً أو يسمى الحيال بالقياس إليه عقلاً منفعلاً آخر » (١) . سما وأن أرسطو قد أثبت أن العقل بالإطلاق غير فاسد ، ورد على الاعتراض المأخوذ من ضعف الفكر في الشيخوخة بأنه ناشي ً لامن انفعال النفس بل من انفعال الشخص القائمة فيه كما يحدث في السكر والمرض ، وأن مثل العقل كمثل الحس ، فالشيخ إن استعاد عيناً جيدة أبصر كالشاب، و إذن ففعل العقل يضعف بفساد (أو بضعف) عضو باطن أما العقل فى ذاته فغير منفصل (٥) ، أو يمكن تفسير النص الذي نحن بصدده بأن فعل التعقل

<sup>(</sup>۱) م ۲ ف ۱ ص ٤١٣ع ١ س ٤ وم ٢ ف ٢ ص ٤١٣ع ب س ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) تامسطيوس ويتابعه القديس توما في شرحه على كتاب النفس م ٣ درس ١٠ .

<sup>(</sup>٣) م ٣ بداية ف ١٠ .

<sup>(</sup>٤) كتاب النجاة ص ٣١٥ — ٣١٦ .

<sup>(</sup>٥) م ١ ف ٤ ص ٤٠٤ع ب س ١٨ -- ٢٦

ينتهى لارتباطه بالتخيل وامتناع التخيل بفساد الجسم ، أما العقل نفسه فباق . والعبارة الأخيرة « ومن غير هذا فليسشى، يفكر » يدل ظاهرها علىأن « هذا » يعود على العقل المنفعل المذكور قبله مباشرة ( و يستقيم المعنى أيا كان المراد بالعقل المنفعل) ، ولكن بعض الشراح يرده إلى العقل الفعال و يضع الجملة السابقة بين قوسين — وهذا التأويل وتأويلات أخرى كثيرة إنما اصطنعها الناظرون في هذا الموضع من المقالة الثالثة لغموض أقوال أرسطو وأضطرابها ، وقد حاولنا أن نوضحها ونلائم بينها بقدر الإمكان

و - تبقى مسألة أصل هذا العقل الحالد (أو النفس الناطقة) ، و بحن نجد عند أرسطو قولا فيها متفقاً مع رأيه في مباينة العقل المادة وسموه عليها و إن كان يعوزه بعض البيان : هذا القول هو «أما العقل فيلوح تماما أنه يأتي فينا وهو حاصل على وجو د ذاتي وغير فاسد » (۱) بينما سائر الصور الطبيعية تخرج من «قوة المادة » وتعود إليها . ولسنا نستطيع أن نقول إن النفس الناطقة محلوقة فإن أرسطو لم يعرف فكرة الخلق ، ولا أن نقول بالتناسخ لأنه يلح في أن العلل الفاعلية فقط له وجود سابق على معلولاتها أما العلل الصورية فمساوقة لمعلولاتها في الوجود ، وأن كل ما يمكن الفحص عنه هو بقاء الصورة بعد المحلال المركب لا سبقها على تأليفه (۲) . و إذن فهن أين يأتي العقل ؟ المسألة معلقة .

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ٤ ص ٥٠٤ ع ب س ١٨ ، وفي كتاب « تكوين الحيوان » م ٢ ف ٣ ص ٧٣٦ ع ب س ٢٨ : أن العقل الفعال يأتى من خارج و يحل فى الجنين . (٢) ما بعد الطبيعة م ١٢ ف ٣ ، وتكوين الحيوان فى الموضع المذكور .

# كلم كلم الفصل لنحمس

#### ما بعد الطبيعة

### **الكتاب:** وصف الكتاب:

١ — يشتمل الكتاب على أر بع عشرة مقالة مرقومة بأحرف الهجاء اليونانية غير أن ما فيها من تكرار كثير وما بينها من قلة التناسق محمل على الاعتقاد أن أرسطو لم يقصد إلى جمعها كلهـا فى مؤاف واحد وترتيبها على النحو الذى نراه . لذلك أسماها البعض « الكتب الميثافيزيقية » إلا أن بعضاً آخر يرفض هــذه التسمية استناداً إلى أن المقالات يحيل بعضها إلى بعض ؛ ويذهب إلى أنه يمكن تعيين ترتيب صحيح على ما يبدو من عــدم ترتيب . فالمقالة الأولى تعرف الحكمة بأنها علم العلل الأولى وتعرض مذاهب الفلاسفة فى هذه العال ، ثم تنقذها على مثل ما هو وارد في السماع الطبيعي بإضافة كلام في نظرية المثل الأفلاطونية . — والمقالة الثانية موسومة بالألف الصغرى ، ثما يدل على أنها أضيفت إلى الكتاب بعد أن تم جمعه ، وكان الأقدمون يعزونها إلى أحد التلاميذ ، والكن إسكندر الإفروديسي يقرر أنها لأرسطو، وعلى كل حال فأسلوبها ومضمونها أرسطوطاليان والغرض منها بيان إمكان هذا العلم بإبطال التداعي إلى غير نهاية في سلسلة العلل و إظهار وجوب الوقوف عند عال أولى . — والمقالة الثالثة تعرض مسائل هــذا العلم وما يقوم من إشكالات بصدد كل منها ، ولما كانت هذه المسائل ستعالج في المقالات التاليــة فإن هذه المقالة تبين وحدة الـكتاب. — والمقالة الرابعة في موضوع هذا العلم أي في الوجود بما هو وجود وفي المبادئ الأولى ، و بالأخص في

مبدأى عدم التناقض والثالث المرفوع والدفاع عنهما ضدهرقليطس وأقراطيلوس و بروتاغوراس. — والمقالة الحامسة معجم فلسفي يعرّف ثلاثين لفظاً أو أكثر، وهي بهذه الصفة لا تلتم مع ترتيب الكتاب ، ولكن أرسطو يحيل إليها في عدة مقالات منه وفى السماع الطبيعي وفي الكون والفساد ، فهي بمثابة تمهيد لما بعد الطبيعة . — والمقالة السادسة في تقسيم العلوم النظرية ، وفي أنه لا يوجد عــلم بالعرض ، وفي ماهية العرض ، وفي الوجود المقول في الحكم أي في إضافة المحمولُ إلى موضوع . — والمقالة السابعة في الوجود من حيث قسمته إلى جوهر وعرض ، وفى الهيولى والصورة جزأى الجوهر المحسوس ، وفي الرد على نظرية المثل أي إبطال كون الكايات جواهر . — والمقالة الثامنة في الهيولي والصورة أيضاً من الوجهة الميتافيزيقية أي بالإضافة إلى الوجود لا بالإضافة إلى التغيركما في العلم والكثير المقولين على الوجود . — والمقالة الحادية عشرة قسمان : الأول ( ف ١ — ٧) تكرار الثالثة والرابعة والسادسة ، والقسم الثاني (ف ٨ – ١٢) تكرار لما في المقالتين الثالثة والرابعة من السماع الطبيعي عن الحركة والتغير واللامتناهي ، والصلة بين القسمين ضعيفة فقد تكون هذه المقالة تاخيصاً حرره أحد التلاميذ. -والمقالة الثانية عشرة في ضرورة محرك أول دائم ، وفي ماهية المحرك الأول ، وفي عقول الكواكب ، فهي إذن تتمة المقالة الثامنة من السماع الطبيعي . -والمقالتان الثالثة عشرة والرابعة عشرة متصلتان بالأولى وبالثالثة ، وموضوعهما عرض آراء أفلاطون الأخيرة في المثل والأعداد ونقد هذه الآراء ، ولم يشرحهما ان رشد ، ولكنه يشير إليهما مراراً ، وفيهما صعوبات كبيرة وفهمهما عسير جدًّا .

ب ــ فإذا استبعدنا المقالة الثالثة لأنها مجرد ذكر مسائل ، والخامسة لأنها

معجم ألفاظ واردة في الكتاب ، والحادية عشرة لأنها تكرار ، تبقى لنا إحدى عشرة مقالة . فإذا ضمنا الثالثة عشرة والرابعة عشرة إلى الأولى كان انا منها مقدمة في العلم والمذاهب ، ونحن نغفل المذاهب بعد الذي قاناه في فصل الطبيعة ، ونرجى نقد أرسطو لنظرية الثل إلى الكلام على الجوهر . و إذا ضمنا الثانية إلى الرابعة كان لنا منهما مقدمة في إمكان هذا العلم ، وضمنا السادسة إلى السابعة والثامنة والعاشرة كان لنا منها بحث في الجوهر ولواحقه ، ثم تجىء التاسعة في القوة والفعل والثانية عشرة في الإلهيات ، وهذا هو الترتيب الذي اعتمدناه في هذا الفصل .

#### - ما بعد الطبيعة:

ا — كل الناس يشتهون المعرفة بالطبع : يدل على ذلك أن الإحساس يعجبهم لذاته بصرف النظر عن نفعه ، وبالأخص إحساس البصر فنحن نؤثره على غيره ليس فقط حينها نقصد إلى العمل بل حينها لا نتوحى أي عمل ، والسبب أن البصر أكثر الحواس اكتساباً للمعارف واكتشافاً للفوارق . والحس طبيعي للحيوان ، ولكنه يولد الذاكرة في بعضه دون بعض ، لهذا كان الفريق الأول أذكى وأقدر على التعلم من الفريق الذي لا يذكر ، والحيوان الأعجم مقصور على الخيال والذاكرة ، أما الإنسان فإِن ذكريات عدة متعلقة بشيء واحد تنتهي بأن تَكُوَّن عنده « تجربة » ، و بواسطة التجربة يبلغ إلى الفن والعلم فإِن الفن يظهر حينها يُستخلص من معارف تجريبية عـدة حكم كاى يطبق على جميع الحالات المتشابهة ، فمثلا الحكم بأن الدواء الفلاني شفي كالياس من المرض الفلاني شم سقراط ثم آخرين كلا بمفرده فهو يرجع للتجربة ، أما الحكم بأن الدواء الفلاني يشغى جميع المصابين بالمرض الفلانى فيرجع للفرخ . وتعددت الفنون ، بعضها للضروريات و بعضها للذة وزينة الحياة ، ثم اكتشفت العلوم التي لا تتصل باللذات ولا بالضروريات ، نشأت في البلاد التي توفر فيها الفراغ بفضل الحضارة ، مثلما كانت مصر مهد الرياضيات لما كان متروكا فيها للكهنة من فراغ كثير . وآخر مراحل العلم الفلسفة ، وموضوعها العلل والمبادي الأولى . وهذا الترتيب التاريخي ترتيب من حيث القيمة أيضاً ، فالتجربة أعلى من المعرفة الحسية البحتة ، والفن أعلى من التجربة (مع تفاوت بين الفن العملي والفن الجيل) ، والعلوم النظرية أعلى من العلوم العملية (١) . وذلك لاعتبارات منها : أولا أن العلم بالعلة وبالكلي أعلى من العلم بالواقع فقط ، لأن صاحبه يعلم بالقوة جميع الجزئيات المندرجة تحت أعلى من العلم بالواقع فقط ، لأن صاحبه يعلم العملة أقدر على التعليم ، وتتفاوت الكلى ، والكلى يتفاوت . ثانياً أن الذي يعلم العملة أكثر تحققاً في طاب العلم لذاته لا لمنفعة أية كانت ، فإن العجب هو الذي يدفع الناس إلى الهرب من الجهل ، أي إلى طلب العلم لهم ، وهذه الخاصية أكثر تحققاً في الجزء النظري من الفلسفة فا به هو الذي يبطل كل عجب (٢) .

س — وأعلى العلوم النظرية « الحكمة » للاعتبارات عينها . هي علم يدرس الوجود بما هو وجود ومحمولاته الجوهرية ، بينا سائر العلوم يقتطع كل منها جزءاً من الوجود ويبحث في محمولات هذا الجزء فقط . ولما كنا نطاب المبادئ الأولى وأعلى العلل ، فهناك بالضرورة موجود ترجع إليه بالذات هذه العال والمبادئ أن الوجود يؤخذ على عدة أبحاء ، وفي كل نحو منها يؤخذ بالإضافة إلى طرف بعينه ، أى إلى طبيعة واحدة ، فشلا « صحى » ، فهو راجع بالإضافة إلى طرف بعينه ، أى إلى طبيعة واحدة ، فشلا « صحى » ، فهو راجع بالموسحة ، ويقال على ما يحفظها وما يحدثها وما هو أثر لها وعلامة وما هو معد لقبولها ، وكما أن علماً واحداً يبحث في كل ما هو صحى ، وأن الحال كذلك في سائر الأشياء ، فإن الفحص عن جميع الموجودات بما هي موجودات برجع لعلم في سائر الأشياء ، فإن الفحص عن جميع الموجودات بما هي موجودات برجع لعلم

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۱ . (۲) م ۱ ف ۲ . (۳) م ٤ ف ۱ .

واحد . ولما كان الجوهر هو النحو الأول من أبحاء الوجود كان موضوع هذا العلم الفحص عن مبادئ الجوهر وعلله ولواحقه السكلية (۱) . فإذا كانت الفاسفة حكمة فهذا العلم أحق أقسامها باسم الحكمة لأنه ينظر في العال الأولى بالإطلاق بينما الأقسام الأخرى تنظر في العلل التي هي الأولى في جنس ما . وهو الفلسفة الأولى لنفس السبب ، يشبه أن يكون جنساً لسائر العلوم . والفلسفة الثانية هي العلم الطبيعي ، وموضوعها الجواهر المختلفة . وهو العلم الإلهي لأنه يبحث في الله الموجود الأولى والعلمة الأولى ، ولأن دراسة الله عبارة عن دراسة الموجود من حيث هو كذلك ؛ إذ أن الطبيعة الحقة للوجود إنما تتجلى فيا هو دائم لا فيا هو حادث (۲) . حيث بعض عربيم للفلسفة الأولى أيضاً النظر في المبادئ السكلية التي تم جميع الموجودات . نعم إن الناس يستخدمونها ولكن بالقدر الذي يلائم موضوع براهينهم ، ولا يعرض أحد من أصحاب العلوم الجزئية للخوض في صدقها أو كذبها براهينهم ، ولا يعرض أحد من أصحاب العلوم الجزئية للخوض في صدقها أو كذبها

الموجودات . نعم إن الناس يستخدمونها ولكن بالفدر الذي يلائم موضوع براهينهم ، ولا يعرض أحد من أصحاب العلوم الجزئية للخوض في صدقها أو كذبها فيتعين هذا الخوض على الفيلوف الذي يدرس الكاى والجوهر الأول . وأوكد هذه المبادئ يجب أن تتوفر فيه شروط : يجب أن يكون بحيث يمتنع الخطأ فيه و إلا لم يبقشي ، ثابتاً في العقل ) وأن يكون أوليا بذاته أي غير صادر عن آخر و إلا لم يبقشي ، ثابتاً في العقل ) وأن يكون أوليا بذاته أي غير صادر عن آخر هو وافتقرنا نحن إلى مبدأ سابق عليه ) . هذا المبدأ هو : « يمتنع أن يحصل في فس الحقول وأن لا يحصل في نفس الوقت انفس الموضوع ومن نفس الجهة » (٣) وهو حائز المشروط المذكورة إذ اليس من الممكن ألبتة تصور أن شيئاً بعينه هو موجود وغير موجود كا يعتقد البعض أن هرقايطس قد قال ، وقد يكون قال ولكن

<sup>(</sup>۱) م ٤ ف ۲ . (۲) م ٦ ف ١ .

<sup>(</sup>٣) يلاحظ أن أرسطو لم يقل « يتنع ايجاب نفس المحمول ... » لأن الامتناع المنطق قائم على امتناع حصول الضدين معا فى الوجود ، فالمبدأ وجودى أولا منطقى ثانيا ، لا منطقى فقط كا يدعى معظم المحدثين .

ليس من الضروري أن يعقل القائل كل ما يقول (١). وهو الأعلى والأخير ، إليه يستندكل برهان، ولم يطاب بعض الفلاسفة البرهان عليه إلا لجهلهم بالمنطق وعدم تمييزهم بين ما يفتقر إلى برهان وما لا يفتقر . هم يطابون علة لما ليس له علة ، ومن المستحيل البرهنة على كل قضية والتداعى إلى غير نهاية فإن مبدأ البرهان ليس برهاناً بل إن هناك حقائق لايطاب عايها برهان . وهذَا المبدأ أقالها اقتضاء لابرهان. وكل ما نستطيعه بصدده هو أولاً : إقامة برهان الخلف ضد منكريه و بيان أنهم. إذ ينكرونه يقرون بصدقه – وثانياً : إدحاض الججج التي يعرضونها لإنكاره .. فمن الناحية الأولى نطلب إلى الحصم أن يقول شيئًا ، فان لم يقل كان من المصحك. أن نبدى أسبابنا لمن لا يستطيع إبداء سبب أصلاً فأشبه النبات ، ونحن لا نطاب. إليه أن يقول إن شيئًا مّا هو موجود أو غير موجود ( أى أن يلفظ قضيته تامة ). مفهوم عنده أو عند غيره و إلا كان عاجزاً عن التفكير والتفاهم فما بينه و بين نفسه. يستحيل أن تكون « لا إنساناً » فيقر ضمناً أن ما هو إنسان ليس لا إنساناً أي. يقر بصدق المبدإ و بصدق الفوارق بين الأشياء . والواقع أن أحداً من الناس. لا ينكر ذلك ، و إلا فلم يتوجه فيلسوفنا إلى ميغارى بدل أن يفكر أنه متوجه اليها و يلزم داره ؟ ولم يحاذر السقوط في بئر تصادفه كأنه يعتقد أن السقوط ليس خيراً وشرًّا على السواء ؟ (٢) .

الما الحجج التي يعرضها بروتاغوراس وأمثاله فهي إشكالات قامت.
 في فكرهم بصدد العالم المحسوس: ١) فقد رأوا الأضداد (كالحار والبارد) تتفق.
 لشيء واحد فقالوا: إنها كانت فيه جميعاً لأن من المحال أن يخرج وجود من.

<sup>(</sup>١) م ؛ ف ٣ . (٢) م ؛ ف ؛ .

لاوجود . نجيب على ذلك أن من المكن أن يكون الشيء الواحـــد وجوداً ولا وجوداً في آن واحد لـكن لا منجهة واحدة . فمنجهة القوة من المكن أن يكون . الشيء الأضداد في آن واحد أي قابلا لها ، وأما من جهة حصولها فيه بالفعل فلا . ٣) ولاحظوا أن الشيء الواحد يبدو في آن واحد حلواً للبعض مرا للبعض ، أو يبدو لذات الشخص تارة حلواً وتارة مرا ، فقالوا أن ليس إحساس أصدق من إحساس لأن الاحساس مجرد انفعال ، ولأن كل إنسان يعتقد أن من لا يوافقه فهو مخطئ أ و إذن فالاحساس الواحد والرأى الواحد صادق وكاذب في نفس الوقت . ونحن نقول: ليس بصحيح أن كل ما يبدو فهو حقيقي ، إذ ما من شك في أن المقادير والألوان هي كما تبدو عن قرب لا عن بعد ، وكما تبدو للا صحاء لا للمرضى ، وأن الحقيقة ما تراه في اليقظة لافي المنام ، وأن المستقبل يتحقق على ما يتوقع العالم لا الجاهل، وقد نبه إلى ذلك أفلاطون (١)، ثم إن شهادة الحس أوثق في موضوعه الخاص منها في موضوع مشترك ، وليس يحدث أن حسًّا مَّا ينبئنا في وقت واحد وعن موضوع واحــد أنه كذا وليس كذا . ٣) واعتقدوا أن المحسوسات هي كل الموجودات ، ولما كانوا يرون المحسوسات في حركة متصلة فقد ظنوا أنه يستحيل التعبير عن أية حقيقة بخصوصها ، ومن هنا نشأ أبعد المذاهب تطرفًا بين أتباع هرقليطس وهو مذهب أقراطيلوس ، فإن هـذا الأخير انتهى إلى تحريم الكلام وكان يقتصر على تحريك أصبعه ، ويلوم هرقليطس لقوله إنه لا يكن النزول في النهر الواحد مرتين ، و يعلن أنه لا يمكن النزول فيه حتى مرة واحدة . ولكهم وهموا في تصورهم هــذا ، فإن الأشياء لا تتغير من كل وجه بل تذهب الصورة وتبقى الهيولي تحل فيها صورة أخرى ، وما دام الشيء دامت صورته وتغير من حيث العوارض فقط، ونحن إنما نعلم الأشياء بالصورة لا بالعوارض. ثم إن

<sup>(</sup>۱) في « تيتياتوس » ص ۱۷۸ (حده)

القول بالوجود واللاوجود في آن واحد يلزم عنه في الحقيقة أن الأشياء ساكنة لا أنها متحركة إذ لا يبقى هناك شيء تتحول إليه ما دامت جميع المحمولات حاصلة لجيع الموضوعات (١). وهكذا ينتهى مذهب هرقليطس إلى مذهب بارمنيدس وكلاها زائف ، فالفلسفة الأولى ممكنة و إلا وجب العدول عن كل تفكير.

#### **٦٤** - الجوهر:

ا — موضوع الفلسفة الأولى الوجود الثابت. غير أن الوجود قد يعنى أيضاً الوجود العرضى والاتفاق والوجود من حيث هو حق أى المعبر عنه بالرابطة فى القضية ، وكل هذه المعانى خارجة عن نطاق هذا العلم : فالوجود العرضى لا يصح أن يكون موضوع علم أيا كان لأن العوارض عديدة لا تحصى وزائلة غير ثابتة ، وكذلك يقال فى الاتفاقى فهو معلول عرضى وليس يعنى العلم إلا بالضرورى ؛ أما الوجود من حيث هو حق فلا يتعلق بالأشياء بل بالعقل فهو يرجع للمنطق ، وإذا قلنا «شى عادق» وأردنا أنه و إذا قلنا «شى كاذب» وأردنا أنه غير موجود ، فهذا معنى آخر غير معنى الصدق والتكذب بالذات ، وإذا قلتا «شى كاذب» وعنينا شيئاً له مظهر شى اخر (كقولنا ذهب كاذب) ومثل الصورة أو الحلم فهذا يرجع لعلم النفس (۲). فموضوع هذا العلم الجوهر .

<sup>(</sup>١) م ٤ ف ه — وفى الأصل يورد أرسطو الحجة الأولى ويرد عليها ، ثم الثانية فالرد على هذه فالرد على تلك ، وقد آثرنا أن نتبع كل حجة بردها . وبعد فراغه من هـذا البحث يعقد فصلا للدفاع عن مبدإ الثالث المرفوع ( « الوجود إما موجود وإما غير موجود » أو « لا وسط بين نفيضين » ) ولا يخرج هذا الفصل عما تقدم لأن مبدأ الثالث المرفوع ما هو الا مبدأ عدم التناقض في صيغة شرطية .

<sup>(</sup>۲) م ٦ ف ٢ - ٤ .

 الجوهر أحق المقولات باسم الوجود ، أما التسع الباقية فلا تسمى وجودات إلا بالتبعية لأنها حالات للجوهر ، وهو سابق عليها فإنها تتقوم به وهو يتقوم بذاته . وليس يعني أرسطو بقوله « تتقوم به » أنها تنضاف إليـــه إضافة خارجية : كلا بل إن الجوهر هو الشيء بمقولاته ، ونحن إذا قلنا « سقراط أبيض » إنما نعني أن البياض هو لشخص حاصل عليه وعلى غيره من المحمولات مؤتلفة فيه ، فليس الجوهر « شيئاً مجهولاً » تحت المحمولات متمايزاً منها في الوجود كما يتخيل كثير من المحدثين ، ولكنه الموضوع الذي يتصف بها وقد يتصف بغيرها بمدها كما يدل عليه التغير؛ فإن التغير لا يفهم من غير هذا التمييز الميتافيزيتي بين الجوهر والعرض . - و يقال الجوهر على الهيولى موضوع الصورة ، وعلى الصورة موضوع الخصائص والعوارض، وعلىالمركب من الصورة والهيولي. ومبدأ تشخص الجوهو المادي الهيولي لا الصورة ؛ فإن الهيولي هي التي تقبل الصورة وتقبضها في وجود جزئي وهي تختلف باختلاف الأفراد ، ولما كانت غير معلومة بالذات فإن الأفراد لا يعلمون من حيث هم أفراد إلا بالحواس ، ولا يقع الحد إلا على الصورة النوعية أو الماهية (١). — و بناءً على هذا القول ذهب الفلاسفة المسيحيون إلى أن الَلَكُ (وهو روح مفارق) نوع قائم برأسه أو صورة متشخصة بذاتها ، وأن الملائكة جنس له أنواع هي في ذات الوقت أشخاص .

ح — أما الجواهر الثوانى (الأجناس والأنواع) فهى معان كليـــة وموجودات ذهنية لا أعيان قائمة بأنفسها كما ارتأى أفلاطون. ولقد أفاض أرسطو فى نقد نظرية المثل (٢)، واشتد فى الحلة عليها إلى حد التحامل والتعسف ومجانبة

<sup>(</sup>۱) م ۷ ف ۱ و ۳ .

<sup>(</sup>۲) م ۱ ف ۹ ، وفي هذا الموضع يقول غير مرة « نحن الأفلاطونيين » مما يدل على أنه كتب هذا النقد وهو ما يزال في الأكاديمية ، وأن ما نقلناه ( في ٣٣ — هـ ) عن محاورة « بارمنيدس » إنما يشير إليه . انظر أيضا م ۷ و م ۱۳ في مواضع متفرقة .

الحق أحياناً ، ونحن نقتصر هنا على حُجج أر بع . الأولى : يمتنع قيام مثل للجواهر المحسوسة فإن المادة جزء منها ولا يوجد الإنسان مثلًا إلا في لحم وعظم ، فإذا فرضنا المثل مفارقة كانت معارضة لطبيعة الأشياء التي هي مثلها ، و إذا فرضناها متحققة في مادة صارت متشخصة جزئية وفاتنا المقصود منها وهوأن تكون مجردة ضرورية . الحجة الثانية : إن من المعانى الكلية ما ليس يدل على جو هر فلا يمكن أن يقابله مثال ، وذلك مثل الماهيات الرياضية ، والأجناس ، والعوارض ، والإضافات ، فإن الشكل الرياضي حــد المقدار ومتحقق في مادة طبعاً فحكمه حكم الجوهر المحسوس في الحجة السابقـة وحكم العرض الذي لا يتقوم بذاته ، والجنس كالحى والنبات والحيوان والمثلث لايتقوم بنفسه ؛ بل بأنواعه ، والعرض متقوم بجوهر بالضرورة ، والإضافة علاقة بين طرفين ليس لهـا وجود ذاتى — فإذا كانت كل هذه المعانى ذهنية صرفة فما الذى يمنع أن توجد الممانى جميعاً في العقل دون أن يقابلها مثــل ؟ الحجة الثالثــة : إذا كان كل ما هو مشترك بين أشياء عدة يرفع إلى مقام مثال ، فإن ما هو مشترك بين الإنسان المحسوس ومثال الإنسان يعتبر إنسانًا ثالثًا وما هو مشترك بين هــذا الإنسان الثالث ومثال الإنسان والإنسان المحسوس يعتبر إنساناً رابعاً وهكذا إلى غير نهاية (١) . الحجة الرابعة : ليست النظرية مجدية شيئًا ، فلم يبين أفلاطون نوع العلاقة بين المثل والجزئيات وكيفية مشاركة هذه في تلك ، فلا يظهر أن المثل أثراً في إحداث المحسوسات ولا في استبقائها في الوجود ولا في تغيرها فإنها ثابتة و إن كانت فاعلة فيجب تبعاً لهذا الثبات أن يكون فعلها مطردا على وتيرة

<sup>(</sup>١) هذه الحجة مشهورة باسم « حجة الانسان الثالث » ، وهى واهية لاستحالة التدامى الى غير نهاية كما يقرر أرسطو نفسه ، ولعدم الحاجة لهذا التداعى فان المثال طرف أول ثابت ترجع اليه الجزئيات الزائلة .

واحدة ، ولا يظهر أن المثل أثراً في علمنا بالمحسوسات فإنها مفارقة لها بعيدة منها ، فالقول إنها مثلها و إن المحسوسات مشاركة فيها استعارة شعرية لاطائل محتها . وكل ما فعله أفلاطون أنه أقام عالما خياليا فيه من المسميات بقدر ما في العالم الحقيق ، فكان الأول بمثابة « بطانة » للثاني عديمة الفائدة . — ومع ذلك أليس كل حادث يستند إلى ضرورى وكل صورة إلى بموذج ؟ لقد أصاب أفلاطون في فكرته هذه وأخطأ في تشخيص المعاني ، وأصاب أرسطو في بيان ما يلحق في فكرته هذه وأخطأ في نبذ الفكرة الأساسية ، وسيقوم من المسيحيين من يقول إن المعاني هي معاني الله وهي ثابتة دائمة مثله ، والله خالق طبقاً المعانيه ، فيوفق بين الموقفين أحسن توفيق .

### على القوة والفعل:

ا - ينقسم الموجود إلى ماهو بالقوة وما هو بالفعل . والقوة فعالية وانفعالية : القوة الفعلية هي قدرة شيء على إحداث تغير في شيء آخر أو في نفسه من حيث هو آخر أي من حيث هو حاصل على مبدإ فاعل ومبدإ منفعل ، كالرجل الذي يبرئ نفسه لا من حيث هو مريض بل من حيث هو طبيب . والقوة الانفعالية هي قدرة المنفعل على الانتقال من حال إلى حال بتأثير موجود آخر أو بتأثيره هو من حيث هو آخر (1) . والطبيعة أيضاً مبدأ حركة لكن لافي موجود آخر بل في نفس الموجود من حيث هو هو فهي قوة بمعني واسع (٢) . والقوى منها ما في المادة ، ومنها ما في النفس الناطقة ، فهي إذن نطقية وغير نطقية ، لذلك كانت الفنون جميعاً قوى لأنها مبادئ تغيير في آخر أو في الفنان نفسه من حيث هو آخر ، والقوى النطقية قوى الأضداد ، أما غير النطقية فمحدودة بالطبع إلى آخر . والقوى النطقية قوى الأضداد ، أما غير النطقية فمحدودة بالطبع إلى

<sup>(</sup>۱) م ۹ ف ۱ .

معلول واحد، مثل الحرارة فهى قوة التسخين ليس غير فى حين أن الطب قوة المرض والصحة جميعاً، والسبب فى ذلك أن العلم علة الأشياء فى العقل، ونفس العلة تفسر الشىء وعدمه، ولما كانت النفس مبدأ حركة فهى تحدث الضدين المتعلقين بعلة واحدة (١) تحدث أحدها أو الآخر باختيار الإرادة (٢). ويؤخذ الفعل تارة كالحركة بالإضافة إلى القوة، وطوراً كالصورة بالإضافة إلى المادة، ولكن الحركة فعل ناقص ؛ أما الفعل الكامل فمثل الإبصار والتفكر. وما بالقوة منه ما يخرج إلى الفعل مثل المبصر بالقوة إذا أبصر، ومنه ما لا يخرج خروجا تاما مثل الخلاء وقسمة الجسم إلى غير نهاية (١). والقوة قريبة و بعيدة: القريبة هى التي تفتقر إلى تهيئة التي لا تفتقر لغيز فعل واحد للخروج إلى الفعل، والبعيدة هى التي تفتقر إلى تهيئة مثل البذرة فهى نبات بالقوة البعيدة، وتصير بالقوة القريبة متى تهيأت لأن تكون نباتاً (١).

- ومن الفلاسفة من يدعى أن القوة لا توجد إلا متى وجد الفعل ، وأن الذى لا يبنى ليس له قوة البناء ولكنها الذى يبنى فى الوقت الذى يبنى ولنا على هذا الادعاء أربعة ردود: الأول إن فن البناء مكتسب وصاحبه يستطيع أن يبنى بعد أن يكون انقطع عن البناء بخلاف الذى لم يتعلمه ، فكيف اكتسب الفن وكيف استعاده ؟ الثانى إن الحال كذلك فى القوى غير النطقية ، فإن للمحسوس قوة التأثير فى الحاس ، و إلا وجب رد المحسوس إلى الحاس على مذهب بر وتاغوراس . الثالث إن إنكار القوة يلزم عنه وصف الإنسان الواحد بأنه أعمى وأصم مرات فى اليوم أى كلا انقطع عن الرؤية والسمع ، والحقيقة أنه راء سامع تارة بالقوة وطوراً بالفعل . الرابع إن ما لا قوة له فهو لا يفعل ، وهؤلاء

<sup>(</sup>۱) م ٩ ف ٢ . (۲) م ٩ ف ٥ .

<sup>(</sup>٣) م ٩ ف ٧ . (٤) م ٩ ف ٧ .

الفلاسفة ينتهون إلى إِبطال الحركة والتغير من حيث أرادوا رفع التمييز بين القوة ِ والفعل والاقتصار على الفعل وحده (١) .

ح — وتمكن مقارنة القوة والفعل من حيث التقدم والتأخر ، ومن حيث الحسن والقبح. فمن الوجه الأول نجد من ناحية أن الفعل متقدم بالطبع على القوة لأنه يدخل في حدها إذ أن القوة الفعلية إنما هي قوة لأنها تستطيع أن تفعل ، مثل قوة البناء هي في الذي يستطيع البناء وقوة الإبصار في الذي يستطيع الإبصار، وهكذا الحال في القوة الانفعالية ، بحيث أن معرفة الفعل سابقة بالضرورة على معرفة القوة ؛ فالفعل معقول بذاته والقوة معقولة بالإضافة إليه . ونجد من ناحية أخرى أن الشيء الواحد الذي هو تارة بالقوة وتارة بالفعل القوة فيه متقدمــة على الفعل تقدماً زمانيا ، ولكن الفعل متقدم على القوة بالإطلاق ؛ لأن الشيء كان بالقوة قبل أن يكون وخرج منها إلى الفعــل بتأثير شيء بالفعل(٢) . ومن الوجه الثاني الفعل الحسن أحسن من القوة عليه ، لأن القوة ليست شيئًا معيناً و إنما هي قوة الضدين، فالفعل الحسن تعيين و إبطال للضد . والفعل القبيح أُقبح من القوة عليه والسبب واضح مما تقدم . وتقدم الفعل على القوة يقضى بإنكار مبدإ للشر في العالم قائم بذاته ؛ لأن الشر يلزم عن القوة على ضدين أحدها خير ، فهو متأخر بالطبع عن القوة ، وهو إذن في موجودات بالفعل تخالطها القوة وهي الموجودات الأرضية ؛ أما الموجودات الدائمة فلما كانت خلواً من القوة فهي خلو من الشر، فليس يوجد الشر بذاته (٣) . وفي هـذا رد على ثنائية زرادشت وأنبادوقليس و إبطال للقول بإله للشر أو مبدأ كله كراهية .

<sup>(</sup>۱) م ۹ ف ۳ . (۲) م ۹ ف ۸ .

<sup>(</sup>٣) م ٩ ف ٩ .

## الإلهيات:

ا — موضوع هذا العلم الجوهر فيتمين علينا «أن نبين أنه يوجد بالضرورة جوهر دائم غير متحرك » فنقول : « الجواهر أوائل الوجودات ، فلو كانت كلها فاسدة لكانت الموجودات كلها فاسدة » ولكن الحركة الدائرية والزمان أزليان أبديان (٥٨) والحركة عرض لجوهر والزمان مقياس الحركة ، إذن توجد جواهر دائمة غير متحركة (١) . — هكذا يفتتح أرسطو القول في إلهيات ما بعد الطبيعة ، وهكذا يتكلم أيضاً في السماع الطبيعي (١) ولنا على هذا النص ملاحظتان : الأولى إنه يعلق دوام الجوهر الأول على دوام الحركة ، وهذا دليل ساقط عندنا بعد ما أثبتناه من أن الأدلة على أزلية الحركة وأبديتها غير منتجة ، مهذا الدليل الخرو و بذل كل العناية في تأييده وهو الدليل المتين وسنذ كره الآن . الملاحظة الثانية : إن أرسطو ينتقل من الجوهر بصيغة المفرد إلى الجواهر بصيغة الملاحظة الثانية : إن أرسطو ينتقل من الجوهر بصيغة المفرد إلى الجواهر بصيغة الملاحظة الثانية ، وسيجيء الكلام على هذه النقطة .

س كل ما هو متحرك فهو متحرك بشيء آخر ، والأمر بين في الكائن الحي الذي و إن قلنا إنه يتحرك بذاته إلا أن الحجرك والمتحرك فيه يختلفان من حيث أنه مؤلف من نفس محركة وجسم متحرك ، ولانفس قوى مختلفة يحرك بعضها بعضاً ، وللجسم أعضاء تتأثر من الخارج فتسخن أو تبرد وترطب أو تيبس و يحدث فيه عن كل ذلك حركات ، والحي العارف يدرك الأشياء فيحدث فيه عن كل ذلك حركات ، والحي العارف يدرك الأشياء فيحدث فيه عن هدنا الإدراك نزوع وعن النزوع حركة في المكان . والأمر بين كذلك

<sup>(</sup>١) م ١٢ بداية ف ٦٠

<sup>(</sup>۲) م ۸ ف ۲ ص ۲۰۹ ع ۱ س ۱۲ - ۲۰ ، وفي مواضع أخرى .

في غير الحي أو هو أبين ؛ فإن غير الحي متصل متجانس فلا يمكن التمييز فيه بين محرك ومتحرك ، فإن تحرك كانت حركته بمحرك خارحي هو علة كونه وصورته ، أَوْ رَافِعِ العَانَقِ لَهُ عَنْ حَرَكَتُهُ الْطَبِيعِيةِ الصادرةِ عَنْ الصورةِ . و إذَنْ فالقضية صادقة بالإطلاق (١) . ولكن قولنا إن كل متحرك فهو متحرك بشي آخر ، قد يعنى حركة مباشرة من المحرك إلى المتحرك ، أو حركة غير مباشرة بتوسط متحرك محرك أو أكثر مثل الحجر المتحرك بالعصا ، والعصا باليد ، واليد بالإرادة . فني هذه الحالة الثانية المحركات المتوسطة متناهية العدد بالضرورة ، و يمتنع التداعي إلى غير نهاية في سلسلتها فنصل إلى المحرك الأول المطلوب ؛ فإن كان متحركاً فهو متحرك بذاته . وتتضح ضرورة تناهى عــدد المحركات المتوسطة إذا عكسنا السير وحاولنا التأدي من الحرك إلى المتحرك بدل التأدي من المتحرك إلى الحرك، وإنا يرى حينئذ امتناع الباوغ إلى المتحرك إذا لم تكن الوسائط متناهية . -ولا يمكن أن يكون المحرك الأول متحركاً بذاته كما سلمنا جدلاً و إلا وجب أن ينقسم إلى جزء محرك وجزء متحرك لأن شيئاً واحداً بعينه لا يتحرك بنفس الحركة التي يحرك بها ، كما أن الذي يعلُّم الهندسة لا يتعلمها في نفس الوقت ؛ فإِن وجد فيه جزء محرك فهذا الجزء هو الحرك الأول ، أى أن الحرك الأول غير متحرك بالضرورة ، و إن قيل إن أجزاءه جميعاً محركة ومتحركة في آن واحد ؛ أي أنها ي تحرك بعضها بعضاً ؛ أجبنا أن في هـذا القول إنكاراً لبداية الحركة ، ومن ثمت إَنْكَارًا للحركة نفسها وهي واقعة . فالنتيجة أن لحركة العالم علة أولى ثابتة غير متحركة (١).

ح - فالحريم الأول فعال لا كالمثل الأفلاطونية ، بل إنه فعل محض لا تخالطه

<sup>(</sup>١) الساع الطبيعيم ٨ ف ٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع المذكُّور ف .

قوة ، و إلا لم تتحقق أزلية الحركة وأبديتها إذ من المكن أن ما هو حاصل على القوة لا يفعل ، كما أن من المكن أن ما هو بالقوة ينعدم من الوجود ، ففعل التحريك هو ماهية الجوهر الأول . والفعل سابق على القوة إطلاقا ، و إذن فقد أخطأ اللاهوتيون الذين وضعوا فى الأصل الليل (أى العدم) والسديم (أى الاختلاط والقوة) زمناً غير متناه ، وأخطأ ديموقر يطس وأنبادوقليس وأفلاطون الذين قالوا محالة اتفاق وفوضى قبل حالة النظام ، إذ لو صح قولهم لكانت القوة أولا ، والمأمكن أن تخرج الأشياء من القوة إلى الفعل ومن الفوضى إلى النظام ، من حيث أمكن أن تخرج الأشياء من القوة إلى الفعل بتأثير شيء هو بالفعل . فيجب القول بأن أن ما هو بالقوة إلى القوة ، بل الموجود التام أى الفعل الذى تصدر عنه البذرة ، المبدأ ليس البذرة أى الأنواع ) قد وجدت دائما (الله على القوة — وهذا وبأن نفس الأشياء (أى الأنواع) قد وجدت دائما (القوة ) بينا آنفاً .

و له المراكة أرلية كان المحرك الأول أرليا ، و إذا كان هناك حركات أرلية عدة وجب القول بمحركين أوائل أرليين على رأسهم أول هو مبدأ حركة سائر الأشياء (٢) . والواقع أنه توجد إلى جانب الحركة الأولى الدائمة الواحدة الصادرة عن المحرك الأول — حركات أخرى خاصة للسيارات (٥٩ ج) قد نصل في حسابها إلى ٥٥ أو ٤٧ ، فهناك مثل هذا العدد من الجواهر غدير المتحركة ، والعقيدة القديمة صادقة إذ تقول إن الكواكب آلهة ، والكواكب المهم أن ننظر إليها في أنفسها ، مجردة عما أضيف إليها فيما بعد من أطلية وحيوانية ، لإقناع العامة وخدمة القوانين والمصالح أساطير وتصاوير بشرية وحيوانية ، لإقناع العامة وخدمة القوانين والمصالح

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة م ١٢ ف ٦.

<sup>(</sup>٢) نفس الفول في السماع الطبيعي م ٨ ف ٦ ص ٢٥٨ ع ب س ١٠ وما بعده .

المشتركة (١). — ولكن ما الفرق بين هؤلاء المحركين والمحرك الأول؟ يلوح من جهة أن الحرك الأول غير متحرك أصلاً لا بالذات ولا بالعرض وأن المحركين الآخرين متحركون بالعرض مع أفلاكهم كالنفس تنتقل بانتقال جسمها الذي تحركه (٢)، و يلوح من جهة أخرى أن المحرك الأول خارج العـالم بينما الباقون في أفلاكهم حون أن يكون اتصالهم بها اتصال الصورة بالهيولي لأنهم عقول مفارقة . ولكن هذين الفارقين عرضيان ، وفكر أرسطو في هذه النقطة غامض قاق ، ويزيدنا حيرة أنه بعد ما تقدم يقرر أن العالم واحــد و يبرهن على هذه الوحدانية بما يلي : الوكان هناك عوالم عدة لكان هناك مبادئ محركة عدة متفقة بالنوع مختلفة بالعدد ، ولـكن الموجود الأول برىء عن المادة فلا يمكن أن يتكثر من حيث أن المادة هي التي تكثر الصور ، فالحرك الأول واحد والعالم واحد (٣) . ولكنا نسأل: ما القول إذن في المحركين الحسة والحسين أو السبعة والأر بعين ، وهم بريئون عن المادة كذلك ؟ كيف أمكن أن يتكثر وا مع كونهم أفعالاً محضة ؟ لقــد خالف أرسطو مبادئه فيهذه المسألة الخطيرة وخرج على التوحيد اللازم من مذهبه ، لنفس السبب الذي جعله يتشبث بقدم العالم وهو أن الله يفعل ضرورة لا اختياراً وأن الفعل الضروري محدود إلى مفعول واحــد ، فكان مشركاً بأدق معنى لكامة الشرك، لا كأ فلاطون الذي يجعل آلهة الكواكب مصنوعين ولا كالمخيلة العامة التي تضع بين الآلهة واحدًا أولاً وآخرين أدنين .

ه — نعود إلى المحرك الأول نتعرف ماهيته فنجد عند أرسطو ثلاث قضايا هي : أن المحرك الأول ليس جسميا — وأنه يحرك كفاية بصول المعقول

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة م ١٢ ف ٨ بأكله .

<sup>(</sup>٢) السماع الطبيعي م ٨ ف ٦ س ٢٥٩ ع ١ س ٢٠ وما بعده .

<sup>(</sup>٣) ما بعد الطبيعة م ١٢ ف ٨ ص ١٠٧٤ ع ١ س ٣١ إلى نهاية الصفحة .

ومعشوق — فلننظر في كل منها . القضية الأولى : ايس الحرك الأول جسميا لأنه إن كان جسما فلا يخلو أن يكون إما لا متناهياً و إما متناهياً ، ولا يمكن أن يكون جسم لا متناهياً ( ٥٧ ب ) ولا يمكن أن يكون المحرك الأول جسماً متناهياً لأنه يمتنع أن قوة متناهية تحرك حركة لا متناهية منذ الأزل و إلى الأبد (١) ، ونحن نفضل على هذا الدليل دليلاً أعمق يذكره في موضع آخر هو أن المادة قوة ونحن نطلب جواهر دائمة لا تكون بالقوة بل تكون فعلاً ليس غير ؛ فهي إذن مفارقة للمادة (٢٠). — القضية الثانية: « الحرك الأول يحرك دون أن يتحرك ، وهذا شأن المعشوق والمعقول » أى شأن العلة الغائية ، لأن المحرك الطبيعي ينفعل طبيعيا ( ٥٧ ، ١ ) ، والمحرك الإرادى ينفعل بالغاية وهي لاتنفعل به ، « هو الحبر بالذات فهو مبدأ الحركة ، هو المبدأ المتعلقة به السهاء والطبيعة (٣)» ، و بهذا القول يتفادى أرسطو صعوبة عاتية هي : كيف يمكن أن موجوداً غير مادي يبعث حركة مادية والتحريك عنده بالجذب أو بالدفع ؟ وقد كان عرض لهذه السألة غير مرة فارتأى مرة أن الله عند محيط العالم وأن التماس ضروري ليحرك الله العالم كعلة فاعلية (١) ، وما معنى هذا والله غير جسمى ؟ وارتأى مرة أخرى أن الفاعل يماس المنفعل دائماً ولكن العكس لا يصدق إذا كان الفاعل غير مادى ، بحيث يكفي أن يماس الله العالم دون أن يماسه العالم<sup>(ه)</sup> ، وكيف يماس اللامادى المادى و يحركه حركة مادية ؟

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة م ۱۲ ف ۷ ص ۱۰۷۳ ع ۱ س ۰ — ۱۲ ، والسماع الطبيعى م ۸ ف ۱۰ ص ۲۶۷ ع ب س ۱۹ الی نهایة الفصل .

<sup>(</sup>۲) ما بعد الطبیعة م ۱۲ ف ٦ ص ۱۰۷۱ع ب س ۲۰ – ۲۲ .

<sup>(</sup>۳) ما بعـــد الطبيعة م ۱۲ ف ۷ ص ۱۰۷۲ ع ۱ س ۲۶ -- ۱۰۷۲ ع ب س -- ۱۰

<sup>(</sup>٤) السماع الطبيعي م ٣ ف ٢ ص ٢٠٢ ع ١ س ٧ و م ٨ ف ١٠ ص ٢٦٦ ع

ب س ۲۸ .

<sup>(</sup>ه) الكون والفساد م ١ ف ٦ ص ٣٢٣ ع ١ س ٣١ — ٣٣ وف ٧ ص ٣٢٤ ع ب س ١٣ .

وقال في موضع آخر إن المحرك الأول ليس في مكان (١١) ، وهذا لازم من أنه غير جسمي فيبقى أن القول بأن الله علة غائية لحركة العالم وأنه لذلك في غير حاجة لمقرّ معين ولا لفعل خاص يبذله — أقرب لمذهب أرسطو، ولكن هذا الموقف يثير صعوبات من نوع آخر: ففيم كان الإلحاح بأن المحرك فعال وفيم كان التعريض بالمشل الأفلاطونية وهي نماذج وغايات ؟ وكيف يدرك العالم الله وكيف يشــتاق إليه وكيف يترجم هذا الشوق بالحركة المكانية ؟ يقول أرسطو: إن السماوات تشتهي أن تحيا حياة شبيهة بحياة المحرك ما أمكن ولكنها لا تستطيع لأنها مادية فتحاكيها بالتحرك حركة متصلة دائمة هي الحركة الدائرية (٢) . وهذا كلام أدخل في باب الخيال والشعر من المشاركة الأفلاطونية ، اضطر أرسطو إليه و إلى غيره مما مر بنا لأنه استبعد فكرة الخلق وقصر فعل الله بالإضافة إلى العالم على التحريك فقط وجمل هــذا التحريك فعلاً ضروريًّا لا حرًّا وفاته التمييز بين فعل الله أى إرادته القــديمة و بين مفعوله في الخارج الذي يمكن أن يحدث وأن يتغير وأن يفسد بالإرادة القديمة دون أن يلحق الله من ذلك تغير ما . - القضية الثالثة : إن الله يحرك كمعقول ومعشوق. هو معقول لأنه فعل محض وفعله التعقل فهو انتعقل القائم بذاته . والتعقل بالذات تعقل الأحسن بالذات أي الخير الأعظم ، والتعقل فيه عين المعقول ، فحياته تحقق أعلى كمال ونحن لا نحياها إلا أوقاتًا قصارًا ، أما هو فيحياها دائماً أبداً وعلى نحو أعظم بكثير مما يتفق لنا (٢) ، ومعقوله ذاته لا شيء آخر فإنه فعل محض لا يتأثر عن غيره ، فإِذا عقل غيره فقد عقل أقل من ذاته وانحطت قيمة فعله ، فإن من الأشياء ما عدم رؤيتــه خير من رؤيته . . . . فالعاقل فيه

<sup>(</sup>١) كتاب السماء ص ٢٧٩ ع ١ س ١٨ – ٢٢ .

<sup>(</sup>۲) السماع الطبيعي ص ٢٦٥ ع ب س ١ .

<sup>(</sup>٣) ما بعد الطبيعة م ١٢ ف ٧ ص ١٠٧٢ع ب س ١٥ ــ ٣٠ .

والمعقول والعقل واحــد(١) . كلام طيب ولـكنه يستبع في مذهب أرسطو أن الله لا يعلم العالم ولا يعني به ، ومع ذلك نرى الفيلسوف يلوم أنبادوقليس مرتين لأنه أخرج من علم الله جزءاً من الوجود هو الكراهية ومفاعيلها فجمل الله أقل الموجودات حكمة (٢) ؛ غير أنا نعتبر هذا النقد من باب الجدل فقط ، ولم يكن أرسطو يتورع عن الجدل في مناقشة الفلاسفة ، فإنه يذكر حجة أنبادوقليس و إذا هي تشبه حجته تمام المشابهة: ينزه أنبادوقليس الله عن العلم بالكراهية لأنه محبة صرفة وسعيد غاية السعادة . و إِذا جاز لنا أن نعتبر هــذا النقد معبراً عن فــكر أرسطو استطعنا أن نؤول كلامه هنا بأن الله لا يعلم الموجودات في أنفسها كموضوعات يتلقى عنها علمــه ، ولكنه يعلمها فى ماهيته نموذج الوجود — والله أعلم ! . — أما من جهـة أن الله معشوق فهو « علة الخير فى العالم فإنا نرى كل شيء منظاً في ذاته ونرى الأشياء منظمة فيما بينها ، وكما أن خير الجيش نظامه وأن القائد خيره أيضاً و بدرجة أعظم لأنه علة النظّام ، فكذلك للعالم غاية ذاتية هي نظامه وغاية خارجية هي المحرك الأول علة النظام »(^) . — وهذا أيضاً كلام طيب كنا نود أن نختتم به هذا الفصل من غير تعليق ، ولكن ما معناه في مذهب يقصر علية الله على العلية الغائية ، و إن هو أضاف إليه علية فاعلية قصرها على التحريك الدائري ليس غير ، وترك العالم يدور على نفسه ويدير الشمس معــه فتخرج الشمس الصور من « قوة المادة » أو تعيدها إليها بحسب موقعها على فلك البروج ( ٥٩ ج ) فتكون الأشياء وتفسد دون أن يريد الله لها ذلك أو يدرى به . إن الله عند أرسطو يشبه قائداً وقف كالتمثال أعتزازاً بكرامته ، وكان

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة م ١٢ ف ٩ ص ١٠٧٤ ع ب س ٢٠ وما بعده .

<sup>(</sup>۲) « « م ۳ ف ٤ ص ١٠٠٠ع ب س ٢ وكتاب النفس م ١ ف ٥ ص

۱۰ ٤ ع ب س ٤ .

<sup>(</sup>٣) ما بعد الطبيعة م ١٢ بداية ف ١٠ .

هذاك عساكر من خشب أخذت تحاكيه على قدر استطاعتها فتنظمت جيشاً حقيقيا! الحق إن اتجاه المذهب هو لناحية إله فعال ، وأن تطبيق التمييز بين الةوة والفعل تطبيقاً دقيقاً شاملاً يرينا أن العالم المركب من قوة وفعل مفتقر ليس فقط لحرك بل أيضاً لموجد ترجع إليه كل أنواع التغير وتفسر به الغائية في الطبيعة ، تلك الغائية التي دافع عنها أرسطو أحر دفاع ثم تركها معلقة . ولكن أرسطو هو الذي قال : إن الحقيقة الكاملة عسيرة المنال لا تنال إلا بتعاون الجهود (١) وسبحان العليم الحكيم .

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة م ٢ بداية ف ١ .

# الفصل الساوس الأخلاق الأخلاق

#### 🏞 – الأخلاق ومنهجها :

ا — المعوّل في هـ ذا الفصل على « الأخلاق النيقوماخية » وهي في عشر مقالات : الأولى في عاية الحياة وهو بحث تمهيدى جدلى أي قائم على استقصاء الآراء وتمحيصها ، ويتخلله كلام في منهج هذا العلم لخصناه على حدة في هذا العدد . المقالة الثانية في الفضيلة . والثالثة قسمان : الواحد في الإرادة والاختيار وهما الأصل في الفضيلة ، والقسم الآخر بداية تفصيل القول في الفضائل والرذائل . ويستمر هذا التفصيل إلى نهاية المقالة التاسعة . أما العاشرة والأخيرة فبحث ثان في عامة الحياة لا كما يرى السواد بل كما يرى الفيلسوف .

س بنظر علم الأخلاق في أفعال الإنسان بما هو إنسان ويدبرها على هذا الاعتبار، فهو علم على والإنسان مدنى بالطبع لا يبلغ إلى كماله إلا في المدينة و بمعونتها . ولتدبير المدينة علم خاص هو العلم السياسي . فكما أن الفرد جزء من المدينة فإن علم الأخلاق جزء من العلم السياسي . والعلم السياسي رأس العلوم العملية جميعاً يستخدمها لغايته وخيره : يستخدم فن الحرب والاقتصاد والبيان ، ويستخدم علم الأخلاق لتقرير ما يجب فعله وما يجب اجتنابه أى لتنظيم الحياة ويستخدم علم الأخلاق لتقرير ما يجب فعله وما يجب اجتنابه أى لتنظيم الحياة الفرد وخيره إلا أنها أرفع وأجمل من حيث أنها أوسع تمتد إلى الشعب بأ كمله (١) .

<sup>(</sup>۱) م اف ۱ - ۲ ،

ولولا الحكومة لما أمكن تحقيق النظريات الحلقية ، والناس في الأكثر لاينتفعون بالقول ولا يتجنبون الشر إلا خوفاً من القصاص . إن العلل التي تعاون على إجداث الفضيلة ثلاث: الطبيعة والعادة والتعليم . أما الأمنجة الطبيعية فلا تتعلق بنا ولا حيلة لنـا فيها . وأما التعليم فليس يفيد إلا إذا سبقه التحضير بالعادة أي التربية ، فإن العادة طبيعة ثانية وميل يتطلب الارضاء ، فمتى وجدت عادة الفضيلة بالتربيــة أجدى التعليم وسهل الأخذ به . ولا يُحسن القيامَ على التربية والتعليم غير الدولة ، لأنها هي الحاصلة على العلم بالخير الكلى الذي تصدر عنه القوانين ، فيجب أن تكون في الدولة قوانين تنظم تربية النشء وسيرتهم بل البالغيب أيضاً طول حياتهم . أجل إن للتربية المنزلية من ايا ، فهي تقوم على المحبة الطبيعية بين الآباء والأبناء ، وتراعى الطبائع الفردية بدقة أكثر . ولكنها مع ذلك أدنى من تربية الدولة ، لأن للقوانين من القوة الرادعة ما لا يتفق اللَّب أو لأى فرد آخر ، ولأن الوالدين غالباً ما يكونان عاطلين من العلم اللازم ، و إن افترضنا فيهم أحسنها لأن هذا الانتقاء نفسه يقتضي العلم بالكلي . فلأجل أن يكون علم الأخلاق تاما يجب الكلام في العلم السياسي (١) . - هذا رأى أرسطو في علاقة الأخلاق بالسياسة يذكره في بدء الكتاب ويعود إليه في ختامه . إن إخضاعه الأخلاق للسياسة بعيدكل البعد مما يفهم البعض ، و إن أمكن مناقشته فما يخول الدولة من كفاية وسلطة مطلقتين ، فلا يمكن الخلط بينه و بين ما يذهب إليه بعض المحدثين و بخاصة الألمان منهم ، من أن للدولة أخلاقاً غير أخلاق الفرد ، فإن أرسطو يصرح بأن غاية الفرد وغاية المدينة شيء واحد وينبذ قول السوفسطائيين إن الأخلاق وضعية متغيرة (٢) كما كان قد نبذه أفلاطون .

<sup>(</sup>۱) م ۱۰ ف ۹ .

ح ــ أما منهج هذا العلم فيجب أن يناسب موضوعه . و إذا نحن صرفنا النظر عن الأسس الطبيعية للأخلاق وجدنا الأخلاق مختلفة متغييرة جدا ، بحيث قد تبدو صادرة عن العرف لا عن الطبيعة ، و يشاهد مثل هذا الاختلاف أيضاً في الخيرات التي يسعى الناس وراءها ، فما أكثر ما ياحقهم منها الأذي : بعضهم تهلكه الثروة ، والبعض تهلكه الشجاعة . لذلك كان هذا العلم من أعقد العلوم ، ومرز أقلها احتمالاً للضبط ، ومن أكثرها اقتضاءً للخبرة والحنكة . موضوعاته أمور هي كذا في الأكثر و يمكن أن تكون مخلاف ، لا كالرياصيات التي موضوعاتها كذا بالضرورة يتعلمها الحدث ولا يستطيع فهم الأخلاق . فيجب أن نقنع في هذه الدراسة ببيان الحقيقة بالإجمال لأننا إذ نتكام عما يقع في الأكثر لا بدأن نتأدى إلى نتأمج من نفس الجنس. وليس يصلح الحدث لدراسة الأخلاق لأن كلاُّ إِنمَا يحسن الحكم فيما يعلم ، والحدث يكاد يكون عديم الحبرة بأمور الحياة وهي مبادئ هــذا العلم ومادته . ثم إنه ميال لاتباع الأهواء ، فإن استمع للدروس فلا يفيد منها ، والغاية هاهنا العمل لا العلم . وسواء فى ذلك حدث السن وحدث الحلق ، فإن النقص ليس آتياً من الزمن بل من الجرى وراء الأهواء والظواهر . أما الذين يضبطون شهواتهم وأفعالهم فير بحون كثيراً من تحصيل هذا العلم (١) . - يلزم مما تقدم أن المنهج المناسب هنا هو الذي يصعد إلى المبادئ (أى الاستقرائي) لا الذي يصدر عنها (أى القياسي). ذلك لأن المعاني الخلقية معقدة متغيرة كما قلنا وليس من اليسير كشف العلة فيها ، فيجب أن نبدأ بما هو أبين بالإضافة إلينا لا بما هو أبين بالدات وأغمض بالإضافة إلينا ، فنستقرئ الآراء الشائعة ، ونستعين بحكمة الشيوخ ، وعلى الأخص بخبرة الفصلاء لأن الرجل الفاضل الذي يعرف الخير بالتجربة أقدر على اكتساب معرفة صريحة عن هذا

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۳.

الحير واستخلاص المبادئ الحاصل عليها ضمناً (١). ومثل هـذا المنهج لا يعدو الاحتمال كما سبق ، فالأخلاق علم جدلى (٢). — و يرى القارئ أن أرسطو يقصد بالأخلاق لا العلم النظرى الذي يمكن أن يودع الـكتب و يعلم دون أن يتحقق بالفعل ، بل العلم الحاصل فى العقل مع حسن البصر بالظروف ، ومطاوعة الإرادة ، وخضوع الشهوة ، والاستعداد القريب للعمل ، فإن العلم الأول لا يفهم تمام الفهم إلا بهذه الشروط ، فإن انعدمت كان صاحبه أشبه بالببغاء . لهذا نجده يقول إن الإنسان يجب أن يكون على شيء من الفضيلة ليصير فاضلاً ، ولهذا نجد في كتابه إلى جانب الاستدلالات الفلسفية كثيراً من الوصف والتصوير للتشويق والحث على المحاكاة ؛ فإن الوصف وسيلة للتهذيب أنجع من المبادئ متى كانت هذه قلقة الأساس كما هي عند الكثيرين .

#### معلى عاية الحياة : محث أول

ا — « كل فن وكل فحص عقلى وكل فعل وكل اختيار مروى فهو يرمى إلى خير ما ، لذلك رُسم الحير بحق أنه ما إليه يقصد الكل » : بهذه العبارة يستهل أرسطو الكتاب ، ولا غرو فإن الغائية إن كانت ظاهرة في الطبيعة فهى في الإنسان أظهر ، ولما كان هذا العلم علماً عمليًا وكان العمل متجهاً بالضرورة إلى تحقيق غاية لولاها لما فعل الفاعل ، فمن الطبيعي أن يبدأ البحث بمحاولة تعيين غاية الحياة ، فمن الطبيعي أن يبدأ البحث بمحاولة تعيين غاية الحياة ، لأن الغايات و إن تعددت فهي مرتبة في غاية الحياة ، ولا بد من الوقوف عند حد في سلسلتها أي الانتهاء إلى غاية قصوى لها قيمتها بذاتها وتتوجه إليها الأفعال جميعاً . هذه أي الانتهاء إلى غاية قصوى لها قيمتها بذاتها وتتوجه إليها الأفعال جميعاً . هذه

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر أيضام ١ نهايه ف ٧ — و م ٤ ف ١٢ .

الغاية هي من غير شك الخير الأعظم ، وإن معرفتها لتهمنا إلى أكبر حد لأن على معرفة الخير يتوقف توجيه الحياة (١) .

 و يذهب كافة الناس إلى أنها السعادة ، ولكنهم يختلفون في فهم السعادة ، وهم إنما يحكمون عليها عادة بحسب السير ، والسير ثلاث : سيرة اللذة وسيرة الـكرامة السياسية وسيرة النظر أو الحكمة . أما اللذة فغاية العبيد والبهائم وهي حياة العوام الأجلاف ، إلا أنه يجب النظر فيها وعدها من الخيرات لأن كثيراً من أهل المناصب يطلبونها هم أيضاً . وأما الكرامة السياسية فيطلبها الممتازون النشيطون ، ولكنها في الحقيقة متعلقة بالذي يوليها أكثر منها بالذي يتقبلها ، والخير يجب أن يكون ذاتيًّا لا يمنح ولا ينتزع . ثم إن طالبها يريدها ليقتنع بفضله ، فهو يطلب التكريم من العقلاء ومن أهل بيئته ، ويطلبه لفضل أى كمال في نفسه ، فالفضيلة خير من الكرامة وألصق بالنفس . ولكن الفضيلة هى أيضاً لا تكفي إذ قد ننزل بصاحبها المحن وتنتابه الآلام فتنغص عليه سعادته ." تبقى الحكمة ، وأرسطو يرجى الكلام عليها (لأن هذا البحث تمهيدى جدلى كما أسلفنا ) و يقول إنه لم يحص الغنى بين الســير والخيرات لأن الغنى وسيلة وليس غاية (٢). ثم يقول: « لندع هذا جانباً وقد يكون أولى بنا أن نفحص عن الخير الكلى ، ولو أن مثل هذا الفحص أمر دقيق لأن أصحاب المثل أصدقاؤنا ، غير أن كلاًّ يعترف بلا شك أن الأفضل بل الواجب التضحية بأعن الأشياء دون الحقيقة وأن هذا علىالفيلسوف أوجب، فمع أن الصداقة والحقيقة عن يزتان علينا فالواجب المحقق إيثار الحقيقة ». و يحشد أرسطو على نظرية الخير الكاى اعتراضات لا نرى إلا أنها جدل متعمل ، وأهمها اثنان : الواحد أن الخير كالوجود مقول على المقولات جميعاً ، فلا يمكن أن يكون شيئاً كليًّا وواحداً ، و إلا وجب أن يقال على مقولة

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۲ . (۲) م ۱ ف ۰ .

واحدة فقط — وهذا اعتراض مردود بإقرار أرسطو نفسه أن كل ما يقال على كثيرين إنما يقال أولاً و بالذات على طرف واحــد بعينه ( ٦٥ ب ) فإن وجد الموجود الأعظم كان هو الخير الأعظم وأطلق الخير على ماعداه بالماثلة كما يطلق الوجود ( ٥٥ ، ١ – ٦٥ ب ) وكما يشير إليه أرسطو في آخر الفصل الذي نحن بصدده ، ولكنه لا يكاد يشير حتى يرجى القول إلى علم آخركاً نه يتهرب. — الاعتراض الآخر: لو سلمنا بالخير مثالاً مفارقاً كان من الواضح أن الإنسان لا يستطيع أن يحصل عليه ، وبحن إعما نبحث عن الحير الذي يمكن تحقيقه واكتسابه ، وأى فائدة يرجو الحائك أو النجار لفنه من معرفة الحير بالذات؟ (١) نقول من جهة إن أفلاطون قد بين أن السعادة إنما تحقق بتأمل الخير الأعظم والاتحاد به ، وسنرى أن السعادة عند أرسطو تبقى معلقة لأنه لم يمين لها موضوعا كَفُوًّا لِهَا كَمَا فَعَلَ أَفْلَاطُونَ . ونقول من جهة أخرى إن الفلسفة الخلقية لا تبحث فى خير الإنسان من حيث هو نجار أو حائك أو طبيب بل من حيث هو إنسان، و إذن فمعرفة الخير الأعظم هامة بل ضرورية كما ذكرنا عنه الآن .

م ح — ما هو إذن خير الإنسان ؟ يجب أن يتوفر فيه شرطان : الأول أن يكون غاية قصوى أو خيراً تاما يختار لذاته ولا يكون وسيلة لغاية أبعد . الثاني أن يكون كافياً بنفسه أى كفيلاً وحده أن يسعد الحياة دون حاجة لخير آخر . وهذان الشرطان متحققان فى السعادة ؛ فإن الخيرات التى ذكرناها إنما يطابها الناس لأجل السعادة ولا يطلبون السعادة لشىء آخر ، فالسعادة هى هذا الخير . وفيم تقوم سعادة الإنسان ؟ لكل موجود وظيفة يؤديها ، وكمال الموجود أو خيره يقوم فى تمام تأدية وظيفته . وللإنسان بما هو إنسان وظيفة خاصة يمتاز بها من يقوم فى تمام تأدية وظيفته . وللإنسان بما هو إنسان وظيفة خاصة يمتاز بها من سائر الموجودات ، ليست هى الحياة النامية ولا الحياة الحاسة ولكنها الحياة الناطقة

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۲ .

و إذن فحير الإنسان يقوم بمزاولة هذه الحياة على أكمل حال ، أي أن السعادة في عمل النفس الناطقة بحسب كالها ؛ فإن كانت هناك كالات عدة فبحسب أحسن كال ، وذلك طول الحياة ، فإنه كما أن خطافاً واحداً لا يبشر بالربيع ولا يوماً واحداً (معتدل الهواء) فكذلك السعادة ليست فعل يوم واحــد ولا مدة قصيرة من الزمان (١) . — هــده النتيجة التي وصلنا إليها بالاستدلال مطابقة للآراء الشائعة بين العامة والفلاسفة أيضاً ، ذلك بأن الخيرات تقسم عادة إلى خيرات خارجية وخيرات النفس وخيرات الجسم مع اعتبار خيرات النفس أكثر تحقيقاً لمعنى الخير ، ونحن قد وضعنا السعادة فعلاً نفسيا . و يعتقد الناس أن السعادة تقوم فى الكمال بالإجمال أو في كال جزئي مثل الحكمة أو في الكمالات جميعاً مع اللذة والنجاح الخارجي ، وحدُّنا السعادة مطابق لهذه الاعتقادات فقــد عرفناها العمل بحسب الكمال وهذا العمل مصدر لذة حقيقية ، ونحن نعترف بضرورة النجاح الخارجي للسعادة من حيث أنه من الممتنع أو على الأقل من العسير أن يصنع الإنسان الخير إذا كان معدماً ، وأن الأصدقاء والمال والنفوذ السياسي وسائل أفعال كثيرة . ثم إن الحسب والذرية السعيدة وجمال الخلقة عناصر للسعادة إن عدمت أفسدتها ، إذ ليس يمكن أن يكون إسان تام السمادة وهو كريه الصورة أو وضيع الأصل أو وحيد فى الدنيا ليس له بنون . وأشد وطأة على السعادة فجور الأبناء أو الأصدقاء أو موتهم إن كانوا صالحين (٢) . و يعتقد الناس أن السعادة يجب أن تكون ثابتة ، فهل المقصود أن ننتظر موت الإنسان لنستطيع أن نعان أنه قد بلغ إلى السعادة حقا ؟ ولكنا قد عرفنا السعادة بأنها العمل الكامل ومثل هذا العمل ثابت كما سنبين (في العدد الآتي ) ، و إذن فالسعادة ثابتة . وقد يسطع جمال الحياة الفاضلة في المصائب ، والرجل الفاضل أسعد من الشرير أية كانت

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۷ . (۲) م ۱ ف ۸ .

الظروف فإنه يأتى فى كل حالة أجمل ما تسمح به ظروفه من أفعال ، وفضيلته هى السعادة الجوهرية وما عداها من خيرات فهو سعادة عرضية (١) . — إلى هذا ينتهى أرسطو فى فحصه الجدلى ، وقد كان اليونان يؤلفون السعادة من الخيرات جميعاً فيجعلونها نادرة بل مستحيلة ، فميزهو بين الجوهرى والعرضى وقصر السعادة على خير النفس باعتباره خير الإنسان بما هو إنسان ، مع تقديره للخيرات الجسمية والخارجية كسائر اليونان . ولم يخالفهم فيا عينوه للسعادة من خصائص وشرائط ولكنه بين أنها تنطبق على حده هو ولا تنافيه فجاءت محاولته هذه مثالاً جدليا في تحويل الآراء العامة إلى الوجهة الصحيحة كماكان يفعل سقراط ، واستخلاص مبدإ العلم من الأقوال المأثورة .

### - الفضيلة:

ا — ليست الفضيلة طبيعية و إنما الطبيعي فينا قوى واستعدادات . وتكتسب الفضيلة بمعاونة الطبيعة أى بطبعها على حالات معينة . فالفضيلة تتعلم كما يتعلم أى فن بإتيان أفعال مطابقة لكمال ذلك الفن ، وتفقد الفضيلة بإتيان أفعال مطابقة تخلق ملكات أو قوى فعلية تجعلنا أقدر على أفعال مضادة . والأفعال المطابقة تخلق ملكات أو قوى فعلية تجعلنا أقدر على إتيانها ، و بهذا يبدو ما للتربية من أهمية كبرى (٢) . كيف تنشأ هذه الملكات بجب أن يلاحظ أنه في كل فن عملى كالطب مثلاً النظر غيركاف بإزاء الحالات يجب أن يلاحظ أنه في كل فن عملى كالطب مثلاً النظر والجزئيات بإشراف الجزئية ، ولا بد من ملاءمة يقوم بها صاحب الفن بين النظر والجزئيات بإشراف المقل . و يجب أن يلاحظ أيضاً أن الأشياء التي نجني منها الخير قد تضرنا حين نستعملها بإفراط أو تفريط : فالفذاء المفرط والغذاء غير الكافي يمنعان الصحة على السواء ، بينا الغذاء المعتدل يحدثها و ينيها . وكذلك الحال فيما يختص بالنفس

<sup>(</sup>۱) ماف ۱۰.

فإن الإفراط في التعرض للمخاطر يجعل الإنسان متهوراً ، وقلة التعرض لها بجعله حبانًا ، وكلاها يمنع الشجاعة التي إنمـا تنشأ وتبقى وتنمو بالمارسة المعتدلة للخطر . والمارسة شرط نمو الملكة واستقرارها في الفضيلة وفي كل فن. والفعل الذي يصير الإنسان شجاعاً مثلاً هو شبيه بالفعل الذي يصدر عن فضيلة الشجاعة شبهاً ظاهريا فقط لأن الشجاع هو الحاصل على كمال الشجاعة وهو أقدر سيطرة على أفعاله . فليست توجد الفضيلة حقاً إلا إذا صارت ملكة أو عادة وصدرت عن الملكة بمثل ما يصدر به الفعل عن الطبيعة من سهولة ، ولا يعد الرجل عدلاً أو عمَّا حَمًّا إِلاَ إِذَا عَدَلَ أُو عَفَ مِن غَيْرِ عَنَاءَ بِلَ بَلْدَةً . نَمْ بَلْدَةً فَإِنْ عَلَامَةً لا تَخطي على مبلغ استعداد المرء للفضيلة هو ما يشعر به من لذة أو ألم حين يأتى أفعالاً مطابقة هًا . ليست اللذات والآلام خارجة عن الفضيلة مهما يظن البعض : إنها ترشدنا في أفعالنا وتصاحب هذه الأفعال ، والمؤدبون يحرصون على استخدامها وسِيلة للتهذيب. وليس من ينكر أن الإسراف في طلب اللذة هو الذي يصيرنا أراذل لا اللذة نفسها . فأن نلد فما ينبغي وحين ينبغي ، وأن نألم أو نهرب من الألم فما ينبغي وحين يَسِغي ، كُلُّ أُولئك فَضِيلة ، إذ أنالميول ليست بخير ولا شر بالذات ولكنها وسائل العمل تصير خيرة باتباع العقل وشريرة بعصيانه (١). وكون الفضيلة ملكة يستتبع أنها كالفن كيفية للفاعل فوق أنها كيفية للفعل ، مع هذا الفارق وهو أن الآية الفنية لكي تدعى كذلك يكفي أن تحقق بعض كيفيات لا تتطاب في الفنان أكثر من علمه بما يفعل ، بينها الفضيلة تتطلب علاوة على ذلك وقبل كل شيء أن يحقق الفاعل في نفسه شرطين آخرين ها: استقامة النية أي اختيار الفعل لذاته ، والمثابرة أى صدور الفعل عن ملكة ثابتة . ومن يتوهم أن المثابرة غـير لازمة للحصول على الكمال مثله مثل المريض الذي يريد الشفاء ولا يستعمل وسائله (٢).

<sup>(</sup>۱) م ۲ ف ۲ . (۲) م ۲ ف ۳ .

الإنفعالات ناشيء من نمو قوة بالمران . و بيانه أن كل فعل إنما تسبقه قوة من نوعه ، والفضيلة قوة الفعل الخلقى ولكنها ليست مجرد قوة وليست انفعالاً مؤقتاً كالغضب أو الشفقة ، و إنما هي استعداد أو ملكة أو حال مكتسبة بالمران وموقف دائم بإزاء الشهوات من حيث أن التكرار يولد طبيعة ثانية (١). على أن قولنا إن الفضيلة ملكة أوكيفية للنفس يعطينا الجنس فقط ، فما هو الفصل النوعي ؟ ما هو موقف الفصيلة بإزاء الشهوات ؟ هو أن تختار الوسط العدل بين إفراط وتفريط كلاها رذيلة . وليس هذا الوسط كالوسط الرياضي الذي نعينه في المقدار المتصل على مسافة واحدة من طرفين فلا يتغير ، و إنما هو وسط بالإضافة إلينا متغير تبعاً للأفراد والأحوال: فمثلاً الوسط الحقيق بين الحد الأقصى والحد الأدني لما يستطيع الإنسان أن يتناوله من غداء يزيد على حاجة المبتدئ بالرياضة ويقل عن حاجة المصارع ؛ فالتزام الوسط الفاضل يجب أن يراعى فيه « مَن وأين ومتى وكيف ولم َ » (٢) وعلى ذلك فالفضيلة « ملكة اختيار الوسط الشخصي الذي يعينه العقل بالحكمة » فإِن الشهوة ليس لها بذاتها حد تلتزمه ؛ فالعقل هو الذي يعين الحد ، وهذا هو الفارق بين الفصيلة والرذيلة . وهذا التعيين قد يقوم به الفاعل وقد يدله عليه غيره ، واكمن الحال الأول أكل ، ولا تكون الفضيلة فضيلة بمعنى الكلمة إلا إذا صدر الحكم فيها عن عقل صاحبها واتبعته إرادته . على أن الفضيلة إن كانت من حيث الماهية وسطاً بين طرفين مردولين ، فإنها من حيث الخير جد أقصى وقمة إذ أن الوسط هو ماتحكم الحكمة بعد تقدير جميع الظروف أنه ما يجب فعله « هنا والآن » فهو حير بالإطلاق. ومما تجب ملاحظته أيضاً أن من الأفعال والانفعالات ما لا يحتمل الوسط، فإن من الانفعالات (كالحسد والغيرة) ومن الأفعال (كالسرقة والقتل)

<sup>(</sup>۱) م ۲ ف ؛ .

ما مجرد اسمه يدل على إثم وما هو مذموم بلا استثناء وأية كانت الظروف . لأنها رذائل بالذات لا بسبب الإفراط فيها أو التفريط ، هي شرور قد تتفاوت فى الشر لكن لا في الإفراط والتفريط الواقعة بينهما الفضيلة ، فهي إذن غير قابلة للوسط الفاضل ، كما أن مثل هذا الوسط لا يوجد بين خيرين الواحد أكبر والآخر التحديدات اقتنعنا أن الذين ينقدون نظرية الفصيلة عند أرسطو ما يزالون يتوهمونها وسطاً حسابيًا أو شيئًا بين بين وموقفاً هيناً ليناً في حين أنها حد أقصى ليس بعده زيادة لمستزيد . ومما يدل على أن الوسط الفاضل اعتبارى لا رياضي حتى مع غض النظر عن الشخص وظروفه هو أنه أميل لأحد الطرفين منه للآخر، مثل الشجاعة فهي أقرب للتهور منها للجبن ، ومثل السخاء فهو أقرب للتبذير منه للبخل ، ومثل العفة فهي أقرب لجمود الشهوة منها للشره (٢) . وكون الفضيلة مثل هـذا الوسط يجعل ممارستها أمراً دقيقاً صعباً ، والسبيل إلى إصابة الوسط هو الذهاب إلى الطرف الأقرب إِليه ثم معالجة النفس حتى تعود إلى الوسط (٣).

## الإرادة:

ا — عرفنا للآن أن الفضيلة ملكة تقوم فى وسط ، ولكنها ملكة اختيار ؛ فيتعين علينا أن نفحص عن هذا الجزء من أجزاء التعريف . وهناك معنى أعم نقدمه عليه هو معنى الفعل الإرادى . فإن الاختيار صادر عن الإرادة ، ولكن ايس كل فعل إرادى اختياراً . الفعل الإرادى هو الصادر عن معرفة ونزوع ، فاللاإرادى هو الذى ينقصه أحد هذين الشرطين فيأتى إما معارضاً للنزوع وهو الفعل القسرى اللازم من إكراه خارجى ؛ وإما خاوا من المعرفة وهو الناشىء

<sup>(</sup>۱) م ۷ ف ۲ . (۲) م ۲ ف ۲ . (۳) م ۲ ف ۹ .

من الجهل. أما الأفعال التي نأتيها عن خوفٍ اتقاء شر أعظم أو ابتغاء خير أعظم فهي مناج من الإرادي واللاإرادي ، ولكما إرادية أكثر منها لا إرادية : هي إرادية لأن صاحبها يريدها ويفعلها طلباً للغاية مثل إلقاء البضائع في البحر ابتغاء النجاة من العاصفة — وهي لا إرادية لأن أحداً ليس يريدها لذاتها و بغض النظر عن الظروف — أى هي إرادية بالإطلاق ولا إرادية بالإضافة . وعلى ذلك فالذى يفعل ما لا ينبغي تحت تأثير الخوف إن كان فعله ذنباً خفيفاً يأتيه اتقاء شر يفوق الطاقة البشرية فهو معذور ، أما إن كان فعله ذنباً ثقيلاً فليس يعذر مهما يكن الدافع له فإن من الأفعال ما العذاب بل الموت خير من ارتكابه . --واللا إرادي الناشيء من الجهل هو الذي يفعل مع جهل المفعول أو جهل ظرف من ظروفه بحيث لو علم الفاعل هذا أو ذاك لما فعل ، وعلامته أنه يثير الأسف فى نفس الفاعل (كما لو أصاب إنسان إنساناً ظانا أنه يرمى حيواناً ، فإذا كان المقتول عدوًّا يلتمس قتله فإن الجهل هنا لا يحيل الفعل لا إراديا إلا من حيث أن المجهول ليس مراداً بالفعل مع كونه مراداً بالقوة ؛ لذلك هو لا يثير أسفاً ولا ألماً ) . وليس سواء الفعل عن جهل أي بسبب الجهل والفعل جهلاً أي جهل الفاعل ما يفعل : فمثلاً السكران والغضبان يفعلان أموراً كثيرة جهلاً ، لـكن لا عن جهل بل عن غضب أو سكر ، وكل من السكر والغضب علة فى أن صاحبه يجهل ما يفعل ويفعل ما يجهل ، فالجهل مصاحب للفعل وليس علته ، والفعل مع هذا الجهل فعل لا إرادى . و إذا كان الفاعل عامداً في جهله كان فعله إراديا لأن جهله إرادي<sup>(۱)</sup>.

س — والاختيار أضيق من الإرادى أى أنه نوع تحت جنس ، فإن أفعال الأطفال والحيوانات وأفعالنا الفجائية إرادية كلها ولكنها ليست نتيجة

<sup>.</sup> ۱ ن ۳ ن ۱ .

اختيار . ويفترق الاختيار عن الإرادة من وجهين : الواحد أن الإرادة اشتهاء والاختيار تقرير ما يفعل بعد مشورة ، وموضوع المشورة هو المكن في ذاته و بالإضافة إلينا ، فإنه إلى جانب مافى العالم من أمور ضرورية يوجد مجال للإمكان وتوجد أمور لا تقع دائماً على نحو واحد فتعيّنها الإرادة بالمشورة ، وعلى ذلك قد نريد المستحيل أو نريد ممكناً لا يتعلق بفعلنا الشخصي ، واكمنا لا نستطيع اختيارها . الوجه الآخر أن موضوع الإرادة الغاية ، وموضوع الاختيار الوسائل ( فَإِنَّ الْمُسُورَةُ لَا تَكُونَ إِلَّا بِحُثُّ الْإِرَادَةُ لَلْمُقَلِّ ، وَلَا تَعْمُثُ الْإِرَادَةُ الْمُقَلّ إلاَّ إذا كانت متوخية غاية ، فإن وُضعت الغاية موضع مشورة صارت وسيلة لغاية أبعــد ، وهكذا إلى أن ننتهي إلى غاية أخيرة هي موضوع إرادة ) ، فالغاية مفروضة دائماً ، والمشورة بحث في اختيار الوسيلة إليها . – ويفترق الاختيار أيضاً عن الحكم النظرى ، ذلك أن الحكم يتناول الأشياء جميعاً الممكن منها والضروري والممتنع ، أما الاختيار فليس يقع إلا على الجزئي الممكن الذي فى مقدورنا كما أسلفنا . ثم إن الحكم ينقسم إلى صادق وكاذب ، أما الاختيار فالى حسن وقبيح . وأخيراً لوكان الاختيار والحـكم واحداً لكان الذي يحسن الحكم يحسن الاختيار أيضاً ، والواقع يدل على خلاف ذلك أحياناً كثيرة بسبب فساد الخلق ، وهذا ما أغفله سقراط وأفلاطون (١) . — وتمر الإرادة في الاختيار بمراحل هي : اشتهاء الغاية ، فالمشورة أو الموازنة بين الوسائل ، فإدراك الوسيلة الملائمة « هنا والآن » ، فاختيار الإرادة هذه الوسيلة ، فالفعل . وعلى ذلك فلا تكون المشورة إلا في حالة الإمكان وعدم التعيين ، وهي تركب أقيسة عملية مقدمتها الكبرى قاعدة (مثل « اللحوم الخفيفة صحية » ) والصغرى إدراك 

<sup>(</sup>۱) م ۳ ف ۲ .

(أو الترك إن كانت إحدى المقدمتين سالبة). فالاختيار هو « الاشتهاء المروى لأشياء هي في مقدورنا » أو هو « العقل المشتهى أو الشهوة العاقلة » لا بمعنى أن الاختيار هو الشهوة + العقل بل بمعنى أنه يتضمن الاثنين متفاعلين أى الشهوة يقودها العقل أو العقل تستحثه الشهوة (١). — وموضوع الإرادة هو دائماً الخير باطلاقه أى ما يلوح للشخص أنه خير. والرجل الفاضل يعرف أن يميز الخير الحقيق ويؤثره ، والرجل الشرير يقع عالباً على الخير الظاهر لأن رائده اللذة والألم ، يتوهم اللذة خيراً والألم شراً فيسىء الاختيار (٢). — ينتج من كل ماتقدم أن الفضيلة إرادية وهذا مما لا شك فيه ، فالرذيلة إرادية كذلك لأنه إذا كان الفعل متعلقاً بنا فالترك متعلق بنا أيضاً ، والإنسان رب أفعاله صالحة وطالحة : يشهد بذلك الضمير وتصرف المشرعين في توزيع المكافآت وتوقيع العقو بات وتقدير ظروف الحرية والإكراه والجهل غير المقصود .

## مهم الفضائل:

ا — لما كانت الفضيلة تمام تأدية القوة لوظيفتها ، وكان الإنسان عقلاً وتزوعاً يطيع العقل أو يعصاه فقد انقسمت الفضائل إلى عقلية وخلقية . ويبدأ أرسطو بالثانية لأنها تكتسب قبل الأولى بالتربية والاعتياد ولأنها هي التي تسمح للعقل بتحصيل كاله الخاص . ويسرد أرسطو عدداً منها ويصنفها نوعاً من التصنيف قائماً على الانفعالات والأفعال لا على قوى النفس كما فعل أفلاطون ، فيدخل في جدوله الفضائل المذكورة عند أفلاطون إلى جانب فضائل أخرى . وهذا هو ملخص الجدول :

<sup>(</sup>۱) م ۳ ف ۳.

<sup>(</sup>٢) م ٣ ف ٤ .

- الإضافة إلى الخوف والجرأة : الوسط الشجاعة ، وله إفراطان واحد سببه انتفاء الخوف وليس له اسم فى اللغة ، وآخر ناشى من الجرأة وهو التهور .
   أما التفريط فهو الجبن ، أى فرط الخوف وانعدام الجرأة .
- الوسط اللاعتدال ، والإضافة إلى بعض اللذات و إلى بعض أقل من الآلام : الوسط الاعتدال ، والإفراط الشره ، والتفريط وهو الإسراف فى اجتناب اللذات نستطيع أن نسميه جمود الشهوة إذ لم يوضع له اسم لندرة أصحابه .
  - ٣ بالإضافة إلى الخيرات الخارجية:
- ( 1 ) عند الرجل قليل المال : الوسط السخاء ، والإِفراط التبذير ، والتفريط البخل .
- ٤ ( <sup>U</sup> ) عند الثرى : سخاؤه المتناسب مع ثروته يسمى الأر يحية وهى وسط بين إفراط هو الزهو أو الفخفخة ، وتفريط هو التقتير .
  - ه بالإضافة إلى الكرامة:
- ( 1 ) فى الكرامات العالية : الوسط كبر النفس ، والإفراط شىء قد نسميه النفخة ، والتفريط الهوان .
- ٦ ( س ) : فى السكرامات الأدنى أهمية : الوسط لا اسم له ، أو هو الطمع دون دعوى ، والإفراط الطمع ( مع الدعوى ) ، والتفريط لا اسم له ، أو هو عدم الطمع .
- بالإضافة إلى الانفعالات: الوسط الوداعة ، والإفراط الحدة ،
   والتفريط الحود .
- ٨ بالإضافة إلى العلاقات الاجتماعية بالأقوال والأفعال: ثلاث ملكات واحدة موضوعها الحقيقة فى أقوالنا وأفعالنا ، واثنتان موضوعهما الانبساط فى أوقات اللهو أو فى الحياة الجارية:

- ( 1 ) ففيما يختص بالحقيقة الصراحة أو الصدق وسط بين تصنع بإفراط هو النَفْج أو تكبير الأمور وافتخار المرء بما ليس فيه ، وتصنع بتفريط هو التعمية أو تصغير الأمور.
- وفيا يختص باللهو الوسط الدعابة ، والإفراط المجون .
   والتفريط الفظاظة .
- ١٠ (ح) وفيما يختص بالحياة الجارية أى بالانبساط المستديم الوسط الصداقة وله إفراطان واحد مع نزاهة هو ولع الإرضاء، وآخر يراد به نفع ذاتى هو الملق. والتفريط الشراسة.
- 11 بالإضافة لا إلى الشهوات بل إلى ما يتصل بها فلا يعد فضيلة أو رذيلة بالذات ولكنه يمدح أو يذم لاتصاله بالشهوات التى هى موضوع الفضيلة والرذيلة والمدح والذم: الوسط الحياء، والإفراط الوجل أو الاحمرار من كل شيء، والتفريط السفه أو القحة.
- ۱۲ بالإضافة إلى انفعالنا بما يقع للغير: الوسط روح العدالة وصاحبه يحزن للخير وللشر يصيبان غير أهل. والإفراط الحسد يحزن صاحبه لكل خير. والتفريط الفرح السيء للشر غير المستحق.
- العدالة فتقال على أنحاء ، لذلك سنبين في بعد الوسط في كل قسم من أقسامها (١) .

ونحن نجتزى عما تقدم فإن تحليلات أرسطو وتمييزاته الدقيقة تقرأ ولا تلخص . ولكنا نقول كلة في العدالة وعليها تدور المقالة الخامسة بأكلها .

لفظ العدالة معنيان: فهو قد يعنى المطابقة للقانون الخلق، وقد يعنى المساواة. وبالمعنى الأول العدالة مرادفة للصلاح وللفضيلة كما هى عند أفلاطون

<sup>(</sup>١) م ٢ ف ٧ . والتفصيل من م ٣ ف ٦ إلى نهاية م ٩ .

فهي العدالة « الكلية » . وبالمعني الثاني هي فضيلة خاصة « جزئية » ملحوظ فيها علاقة الفرد بأمثاله . و إنما أتى اشتراك اللفظ من أن الإنسان مدنى بالطبع وأن سيرته لا بدأن تمس المجتمع فتلائمه أو تفتات عليه ، فالرجل الصالح أو الفاضل عدل بهذا المعنى والشرير ظالم بهذا المعنى ، إلا أن لفظ العدالة يتعلق بما لكل فضيلة من ناحية اجتماعية بينما لفظ الفضيلة لا يتضمن بالذات هذه الناحية (١) . — والعدالة الجزئية نوعان : توزيعية وتعويضية . ترجع الأولى للدولة وتتولى قسمة الأموال والكرامات بين المواطنين . وترجع الثانية للقضاء وتتولى تعويض المظلوم مرف الظالم ، وذلك إما في المعاملات الإرادية أي الناشئة عن إرادة الطرفين كالبيع والشراء والإقراض وما إليها ، وإما في المعاملات غير الإرادية كالسرقة والاعتداء (٢). وسميت هـذه العدالة تعويضية لأن مهمة القاضي في الحالين رد الأمور إلى نصابها والتعويض عن الغبن. وقد كان اليونان ينظرون إلى المعاملات غير الإرادية من هذه الوجهة ، وكذلك يفعل أرسطو ؛ أما كونها جنحاً وجرائم فهي ذنوب ضد الدولة لا ضد أفراد وتدخل في العدالة الكلية . - والمبدأ واحد فى أقسام العدالة الجزئية وهو المساواة ، إلا أن المساواة فى التوزيعية قائمة بالنسبة الهندسية ، وفى التعويضية بالنسبة الحسابية ، ذلك أن التوزيعية تراعى فضل الأفراد فتعطى كلاعلى قدر فضله بينها التعويضية تلحظ الظلم الواقع فقط وتعتبر الطرفين متساويين فتأخذ الظالم بمثل ما أخذ به عريمه ؛ وهي و إن شذت عن قانون الوسط الاعتباري من حيث موضوعها المعين تعييناً حسابيًّا إلا أنها مطابقة له منحيث الفاعل ، فإن العدالة فيه وسط بين الظلم والانظلام (٣٠) . — وثمت نوع من العدالة أسمى من عدالة القانون هو « الإنصاف » وهو تصحيح القانون حيث يهن القانون لعمومه: ذلك أن القانون عام بالضرورة ينص على ما يقع فى

<sup>(1)</sup> م ه ف (1-3) م ه ف (2-3) م ه ف (3-3)

الأكثر ولا يدعى الإحاطة مجميع الحالات ، وقد تعرض حالات لو طبقنا عليها النص العام لبدا حكمنا جائراً ، فالمنصف يقيم نفسه مقام الشارع و يستوحى روحه فيصحح نصه و يقضى كماكان الشارع يقضى لوكان حاضراً (١).

ح ـ وموضوع المقالة السادسة الفضائل العقلية . ويتعين النظر في هـذه الفضائل لسببين . الأول أنا عرّ فنا الفضيلة أنها العمل بمقتضى الحكمة وعرّ فنا الرجل الفاضل أنه الذي يعمل بموجب القاعدة القويمة ، وتقرير هذه القاعدة فعل عقلي والحكمة ملكة عقلية فيجب أن نفحص عنهـا ليتم لنا معرفة حد الفضيلة . انسبب الثاني أنا عر فنا السعادة أنها فعل النفس طبقاً لأشرف فضيلة ، فإذا أردنا أن نعلم ما هي السعادة وجب علينا أن ننظر في الفضائل العقلية كما نظرنا في الفضائل الحلقية وأن نفحص عن أحسن فضيلة بين فضائل الطائفتين . — نقول إذن : العقل على ما هو معلوم نظري موضوعه الـكلى الضروري ، وعملي أو « حاسب » موضوعه الوسائل الجزئية لإرضاء الشهوة المستقيمة . و يشترك العقلان في أنهما يطلبان الحقيقة لكن النظرى يطلب الحقيقة الدائمة والعملي يطاب الحقيقة في موقف ما لذلك كان هو الذي يحرك و يدفع إلى العمل. و يختلف العقلان في منهج البحث، فإن النظرى ينزل من المبادئ إلى النتائج، ويترقى العملي من آخر نتيجة إلى أعلى مبدإ ، أى أن آخر طرف يصل إليه النظرى هو أول وسيلة يدركها العملي : فمثلاً العقل النظرى يعلم أن الصحة تقوم في نسبة ما بين أخلاط الجسر وأن هذه النسبة متوقفة على وجود مقدار ما من الحرارة أو البرودة في الجسم وأن هــذا المقدار متعلق بحالة هذا العضو أو ذاك وأن هذه الحالة يحدثها دواء معين . فلأجل تحقيق الصحة ما علينا إلا أن نعود القهقرى فنرى الدواء وسيلة لإحداث حالة ما فى عضو ما ، وهذه الحالة سبباً فى زيادة حرارة الجسم أو برودته ، وهذه الزيادة

۱) م ه ف ۱۱.

سبباً في النسبة المطلوبة للصحة (١). — والفضائل العقلية هي : العلم والفنوالحكمة العملية والفهم والحكمة النظرية . العلم معرفة الكلى الضرورى ، ولما كانت هذه المعرفة تكنسب بالبرهان كان العلم الملكة التي تؤهلنا للبرهنة . وللبرهان مبادئ أولى يدركها العقل بالفهم بعد استقراء جزئيات ، وهذا الاستقراء يختلف عن الاستقراء المنطقي التام والناقص في أن موضوعة أعم وأن نتيجته بينة بنفسها ، ومن فهم المبادى الأولى ومن العلم في أعلى الموضوعات تتألف الحكمة النظرية . أما الفن فهو الملكة التي تؤهلنا لأن محدث مصنوعات طبقاً لقواعد محكمة . وأما الحكمة العملية فهي ملكة المشورة الجيدة في الأشياء الحسنة والرديئة بالإضافة إلى الإنسان بما هو إنسان ، وهذه الملكة يمكن أن تفسد باللذة والألم ، أما الملكة النظرية فلا ، وذلك لأن الرذيلة إنما تتوخى اللذة وتهرب من الألم فتلاشى « المبدأ الأول » أي المقدمة الكبرى في القياس العملي المستقيم وهي « أن غاية العمل الخير » وتحول دون أن نعرف الموضوعات التي يجب أن توجه إليها الحيــاة . والحكمة العملية إذا تناولت شؤون الدولة فهي « العــلم السياسي » ، و يجب أن تتناول هذه الشؤون لأن الفرد لا يستطيع أن يحيا حياة كاملة في دولة ناقصة . والعلم السياسي يشمل التشريع ووظيفتين خاضعتين للتشريع هما الشوري والقضاء . والحكمة العملية تتضمن الفضيلة ، والفضيلة تتضمن الحكمة العملية لأن الفضيلة بمعنى الكلمة ليست العمل تبعاً لاستعداد طيب أو طبع عفيف ولكنها عمل الخير لأنه الخير ، أى مع معرفته ومعرفة أصوله ونتائجه ؛ لذلك كان الذي يعمل الخير بناءً على إِشارة آخر أدنى من الذي يعمله بناءً على حكمته الخاصة . والحكمة العملية تتضمن الفضائل جميعاً ؛ فإن غايتها قيادة الإنسان نحو خيره الأعظم ، وموضوعها

<sup>(</sup>۱) هــذا الثال مأخوذ من كتاب ما بعد الطبيعة م ٧ ف ٧ ص ١٠٣٢ ع ب س

تدبير القوى والانفعالات بما يحقق هذه الغاية ، فمتى وُجدت قضت فى كل الأمور على نحو واحد بحيث لا يكون إنسان فاضلاً فى ناحية رذيلاً فى ناحية أخرى إلا فى الظاهر فقط وتكون فضيلته المزعومة صادرة عن غير الحكمة العماية.

ء — هذا التمييز بين العقلين والحكمتين يسمح بحل الإشكال الذي أثاره سقراط حين قال : « الفصيلة علم والرذيلة جهل » . وكان سقراط قد اصطدم بحقيقة واقعة هي أن كثيرين يأتون الشر مع علمهم بالحير ، فارتأى أن علمهم ظن وأنهم إنما يخالفون الظن . ولكن ميزة العلم عنده وعند أفلاطون أنه مصحوب باعتقاد قوى ، ومثل هذا الاعتقاد قد يصاحب الظن ؛ فإذا كان أهل الظن يخطئون مع الاعتقاد القوى فما الذي يعصم أهل العلم ؟ إذن فليس يكفى هذا القول في تفسير الحقيقة الواقعة ، و إنما هي تفسر على النحو الآتي : ١) من الممكن فعل الشرحين يكون العلم بالخيركامناً بالقوة ، واكن ذلك ممتنع حين يكون العلم بالخير ماثلاً بالفعل في العقل وقت العمل ؛ فإنا إذا ســلمنا بالمقدمة الكبرى ثم بالصغرى سلمنا بالنتيجة وعملناها . ٢) يمكن الحصول بالفعل على المقدمة الكبرى مثل « الأطعمة اليابسة نافعة للانسان » ، والحصول بالفعل أيضاً على إحدى المقدمات الصغرى (وهي تطبيقات شخصية) مثل « الطعام الذي من النوع الفلاني يابس » و « أنا إنسان » ، ولكن إذا لم تكن الصغرى الأخيرة «هذا الطعام هو من النوع المذكور » حاصلة بالفعل فيمكن أن نجارى الشهوة . ٣) يمكن الحصول على الصغرى الأخيرة بالفعل مع عدم فهمها وحينئذ لا نتقيد بها ؛ فإن من شأن الشهوة أن تجعل صاحبها كالحالم أو السكران أو المجنون بما تدخله من اضطراب على النفس ومن تغير على الجسم فيفعل الشر و يقول الخير دون علم به ؟ مثله مثل المجنون أو السكران ينشد أشعاراً لأنبادوقِليس ولا يفقه لها معنى . ٤) يجب أن نذكر أن للشهوة منطقها وقياسها العملي

يعارض قياس الحكمة ؛ فإذا حضرت الكبرى والصغرى فى ذهن صاحبها خرج منهما إلى النتيجة وفعلها مع علمه بالقضية الكاية المضادة لكاية قياس الشهوة . \_ وعلى ذلك نصحح رأى سقراط بأن نقول إن الفضيلة علم بالصغرى الجزئية الأخيرة المدرجة تحت القاعدة الكلية ؛ وأن الرذيلة جهل بهذه الصغرى مع العلم بالقاعدة الكلية ؛ فإن الصغرى الجزئية هى العلم المحرك إلى العمل ، ووضع هذه الصغرى تابع للحكمة العملية التي هى فضيلة تكتسب بالمران ، لا للحكمة النظرية كا ظن سقراط (١) .

ه — و يخصص أرسطو مقالتين للصداقة ( الثامنة والتاسعة ) والسبب في ذلك أن للفظ اليوناني معنى أوسـع من اللفظ الذي نترجمه به فهو يدل على كل تعاطف أو تضامن بين شخصين فيشـمل جميع الروابط الاجتماعية ، من روابط الأسرة إلى رابطة المدينة إلى رابطة الإِنسانية . والصداقة ضرورية للحياة فليس أحد يرضى أو يستطيع أن يعيش بلا أصدقاء ولو توفرت له جميع الخيرات ؛ بل إن صاحب الخيرات لا يحصلها ولا يحفظها إلا بمعونة الأصدقاء ، ولا يتم استمتاعه بها بدون أصدقاء يشركهم فيها . الأصدقاء ملاذنا في الشدة يبذلون لنا النصح في شبابنا ويعنون بنا في شيخوختنا (٢) . والصداقة على أنواع ثلاثة : صداقة الفضيلة ، وصداقة المنفعة ، وصداقة اللذة . في النوعين الثاني والثالث يحب الإنسان لاشخص الصديق بل مايعود عليه هو من منفعة أو لذة ؛ فالصداقات التي من هذا القبيل دنيئة واهية تنقضي بانقضاء الحاجة ، وهذه الحاجة دائمة التقلب. وصداقة الفضيلة هي الصداقة الكاملة الباقية وهي نادرة لندرة الفضيلة . ليس فيها رجوع على الذات ولو أنها مصدر لذة قوية رفيعة . تريد الحير للصديق وتعينه على أن يحيا أحسن حياة عقليًّا وخلِقيًّا ، فتلتق عندها الأنانية والغيرية ،

<sup>(</sup>۱) م ۷ ف ۳ .

كما تلتقيان عند الأم تألم لوجع ابنها مثل ما تألم لوجعها . وليست كل أنانية ممقوتة بل فقط تلك التي تطلب اللذات والمنافع ، فإن هذه المطالب كلما ازداد حظ الفرد فيها نقص حظ الآخرين . أما صداقة الفضيلة فإنها قائمة على بذل الحجبة والجهد والمال ، والباذل فرح بحظه الأوفى ، مغتبط بالفعل الحير الجميل ، وحتى الذي يموت دون صديقه فإنه يربح أكثر مما يخسر (١) .

# علية الحياة: بحث ثان

ا — ويعود أرسطو إلى عاية الحياة فإنه لما استعرض الغايات في المقالة الأولى استبعد اللذة بعبارة واحدة وأرجأ الكلام على حياة النظر أو الحكمة . وهو يدرس اللذة في موضعين (٢) وهاك ملخص أقواله : اللذة ظاهرة نفسية أصلها أن للإنسان قوى تتطلب العمل ولكل منها موضوع تتجه إليــه طبعاً ، فإذا ما عملت نتجت لذة . فليست اللذة عاية في الأصل و إنمــا الغاية الموضوع لأنه هو الذي يكمل القوة ، وما اللذة إلا ظاهرة مصاحبة لفعل القوة . ولا يكون الفعل لذيذاً إلا بشرط أن تفعل القوة حرة لا يعوقها عائق ، ومعتدلة بين إفراط وتفريط ، فإن العائق يستثير المقاومة أو يبطل العمل وفي كلا الحالين يسبب ألماً ، وكذلك الإفراط يعقبه ألم لأنه يجهد القوة وقد يفسدها ، والتفريط قد يمدُل عدم الفعل أو فعلاً ضعيفاً جـدًّا وفي كلا الحالين لا يحدث لذة . إذن ليست اللذة شيئاً متمايزاً من الفعل ، والكنها عبارة عن كمال الفعل تنضاف إليه كالنضارة إلى الشباب، فقيمتها تابعة لقيمة القوة والفعل والموضوع، فلا يجوز القول بالإطلاق إنها حسنة أو إنها رديئة . غير أنها بعــد حصولها أول مرة تصير

<sup>(</sup>١) م ٨ ف ٢ — ٥ . ويلي ذلك تحليلات كثيرة لا يتسع لها هذا المقام .

<sup>(</sup>٢) م ٧ ف ١٢ إلى نهاية المقالة و م ١٠ ف ١ — ه .

موضوعاً للشهوة ، وغاية تجعل الفعل أشهى وأحب لأنها هى مشتهاة ، وتبعث فينا النشاط فنؤدى الفعل على وجه أحسن ، بحيث أنها بعد أن كانت معلول الفعل تصير علة كاله . فمن هذه الناحية أى من حيث صيرورة اللذة غاية متمايزة من غاية الفعل ، يتعين على العقل ملاحظتها وتدبيرها ، لأنها إن طلبت لذاتها أودت بالشخص وفوتت عليه الغايات الأولية فصارت رديئة . ولكن الأفعال هى التي توصف أولا بالخير أو بالشر ، واللذات تابعة لها ، فاللذة الحسنة أو الحقة تنشأ من الفعل الفاضل و يتذوقها الرجل الفاضل و حده معرضاً عن اللذة الكاذبة التي يطلبها الرذيل . فما هى الأفعال أو ما هو الفعل الكفيل بأن يكمل طبيعتنا و يجلب لنا اللذة القصوى أو السعادة ؟

 رأينا أن السعادة يجب أن تكون الفعل المطابق لأشرف فضيلة . وأشرف فضيلة هي فضيلة العقل النظرى لأنه أشرف جزء فينا وموضوعه أشرف الموضوعات أعنى الموجودات الدائمة الثابتة . والنظر هو الفعل الذي نستطيع أن نزاوله زمناً أطول من أي فعل آخر ، وهو يعود علينا بلذة لا تعدلها لذة نقاء ودواماً ، وهو محبوب لذاته بينها سائر الأفعال مرتبة لأشياء أسمى منها . إن العقل يشغل مكاناً ضئيلاً ، ولكنه يفوق جميع القوى بما لا يقاس قوة وكرامة . فلا ينبغي أن نتبع قول القائلين إننا بشر و إنه يجب أن نقف فكرنا عنــد الأشياء البشرية ، بل يجب أن نتعلق بالحياة الدائمة بقدر المستطاع ، وأن نبذل كل جهد لكي نحيا أرفع حياة تطيقها طبيعتنا ، فإنها هي أسعد حياة . أما حياة الحكمة العمليه فهي حياة المركب الإنساني لا حياة العقل المجرد ، وهي مفتقرة للغير وللخيرات الخارجية كموضوع لأفعالها ، والعقــل في غني عن أولئك جميعاً . وهي توفر سعادة يمكن تسميتها سعادة إنسانية ، ولـكنها سعادة ثانوية نطلبها لأننا لسنا عقلاً صرفاً فلا نستطيع أن نحيا حيـاة نظرية باستمرار ، ولأنها تساعدنا على البلوغ إلى الحياة

النظرية بقهرها الشهوة و إطلاقها الحرية للعقل . — ويقول أرسطو : إن النظر حياة الآلهة وفضيلتهم الوحيدة ، فإنهم لما كانوا عقولاً مفارقة فليس يضاف إليهم فصائل خلقية أو فنية . و إن الإنسان إنما يزاول النظر بما فيه من جزء إلهي هو العقل ، ولكنه لا يزاوله إلا أوقاتاً قصاراً ، فسعادته به ناقصة ، وكان يكون النظر السعادة الكاملة للإنسان لو أمكن أن يملأ حياته بأكلها (١) . ولا يذكر أرسطو أن النظر سيكون بالفعل حياة النفس الناطقة بعد مفارقتها البدن. و إذن فالإنسان قد فاتته غايته بينها سائر الموجودات تحقق غايتها وذلك في مذهب الغائية! هنا نامس النقص في أساس الأخلاق: إذا كانت القوة مرتبة للفعل وكان الفعل مرتباً للموضوع فلم أنكر أرسطو على أفلاطون إقامته مثال الخير غاية للحياة وموضوعاً للتأمل السعيد؟ و إذا كان هذا التأمل هو سعادة الإنسان وكان لا يتحقق تماماً وباستمرار إلا للعقيل المفارق ، أفليست تقتضي الغائية أن تتحقق سعادة الإنسان فى حياة أخرى ؟ بلى ، و إن هذا لبرهان قوى على الخلود كان أرسطو اصطنعه من غير شك آولا ما قام عنده من صعوبات بصدد العقل الإنساني والله قعدت به عن مجاراة أفلاطون في صعوده ، وجنحت به إلى القناعة بسعادة ناقصة أبمـا نقصان .

۱) م ۱۰ ف ۲ — ۸ .

# الفصل السابع السياسة

## **كلا** – الأسرة :

ا — كتاب السياسة من الكتب المطولة وهو يقع فى ثمانى مقالات يرجع ترتيبها المألوف إلى القرن الأول قبل الميلاد على أقل تقدير ، ولكن هذا الترتيب موضع نقاش بين العلماء . ويبدو الكتاب كأنه مجموعة رسائل خمس تتفاوت طولاً : ١) المقالة الأولى فى تدبير المنزل ، وهى مقدمة لدراسة الدولة — ٢) المقالة الثانية فى الحكومات المقترحة على أنها مثلى وفى أكثر الدساتير اعتباراً — ٣) المقالة الثالثة فى الدولة والمواطن وفى تصنيف الدساتير — ٤) المقالات الرابعة والخامسة والسادسة فى الدساتير الوضيعة — ٥) المقالتان السابعة والثامنة فى الدولة المثلى . — وجميع هذه المقالات ما خلا الثانية ناقصة أو مشوهة وفيها تكرار كثير وتفصيلات طويلة فى كل شكل من أشكال الحكم ، ونحن نقتصر هنا على بعض النقط الهامة .

س — كيف تتكون الجماعة السياسية ؟ أما من حيث الزمان فإن أول جماعة هي الأسرة والغرض منها القيام بالحاجات اليومية . وتليها القرية وهي اجتماع عدة أسر لتوفير شيء أكثر من الحاجات اليومية ، ولا يذكر أرسطو هذا الشيء ، ويمكن القول إن القرية تسمح أكثر من الأسرة بتقسيم العمل و بإرضاء حاجات أكثر تنوعاً و بحاية أتم من غارة الإنسان والحيوان . والدور الثالث اجتماع عدة قرى في هيئة تامة هي المدينة أرقى الجماعات تكفي نفسها بنفسها وتضمن للأفراد

ليس فقط المعاش بل أيضاً المعاش الحسن — وهذا هو فصلها النوعى . فمهمة المدينة توفير الأسباب لكي يبلغ أفرادها سعادتهم ، وهذه الأسباب مادية وأدبية ، والأولى خاضعة للثانية لأن سعادة الإنسان خلقية عقلية . فالمعاش الحسن يشمل شيئين : العمل الحلقي والعمل العقلي . من الوجهة الأولى تعاون المدينة الأفراد على اكتساب الفضائل وتقدم لهم فرصاً أكثر لمزاولة هذه الفضائل في الملاقات الاجتماعية المتعددة ، ومن الوجهة الثانية تنشط المدينة العمل العقلي بما تسمح به من تقسيم أكثر واتصال العقول بعضها ببعض . والحالة التي يزدهر فيها العملان الخلقي والعقلي هي حالة السلم والرخاء والفراغ ، وما الحرب إلا وسيلة للدفاع عن الحق أو للحصول عليه ، ولا تبرر بحق الفتح إلا إذا شهرت على شعوب وضيعة متأخرة تعود عليها السيطرة الأجنبية بالخير . فلا تطلب المدينة الحرب لذاتها فتكون حربية كأسبرطة ، ولا الغني لذاته فتكون تجارية تبني السفن وتغزو البلاد . إن قيمة المدينة تقاس بقيمة أفرادها من حيث العلم والخلق ليس غير . — ويتبين مما سبق أن المدينة و إن كانت آخر الجماعات من حيث الزمان إلا أمها الأولى من حيث الطبيعة والحقيقة ؛ كما أن الكل أول بالإضافة إلى الأجزاء لأنه علمها الغائية وشرط تحققها على أكل وجه . وقد رأينا أن المدينة شرط ترقى الفرد وتحقيق جميع قواه . فإذا كانت الهيئات الأولية طبيعية كانت المدينة طبيدية كذلك لأنها غايتها جميماً . ويلزم من هذا أن الإنسان حيوان مدنى بالطبع ، « والذي لا يستطيع أن يعيش في جماعة أو ليست له حاجات اجتماعية لأنه يكرفي نفسه بنفسه فهو إِما بهيمة و إما إله » . و إذن فليست المدينة وليدة العرف كما يدعى السوفسطائيون ، ولكنها قائمة على الطبيعة الإنسانية النــازعة إلى كالها ، وليس القانون حدا عرفيا للحرية ، واكنه وسيلة توفير الحرية ، فيه

نجاة الأفراد من الفوضى والفناء <sup>(١)</sup>.

ح — وتتألف الأسرة من الزوج والزوجة والبنين والعبيد . الرجل رأس. الأسرة لأن الطبيعة حبته العقل الكامل فإليه تعود أمور المنزل والمدينة . أما المرأة فأقل عقلاً وليس بصحيح أن الطبيعة هيأتها المشاركة في الجندية والسياسة و إنما وظيفتها العناية بالأولاد و بالمنزل تحت إشراف الرحل. ويرجع إلى العبيد تحصيل الثروة الضرورية لقوام الأسرة . ويعتبر أرسطو الرق نظاماً طبيعيا و يحد العبد بأنه «آلة حية» و «آلة للحياة » ضرورية لضرورة الأعمال الآلية المنافية: لكرامة المواطن الحر، والعبد آلة « منزلية » أي أنه يعاون على تدبير الحياة داخل المنزل ولا يعمل في الحقل أو في المصنع. من هو العبد؟ الطبيعة هي التي تعيّنه: إن تقابل الأعلى والأدنى مشاهد في الطبيعة بأكملها ، هو مشاهد بين النفس والجسم ، بين العقل والنزوع ، بين الإنسان والحيوان ، بين الذكر والأنثى ، وكلُّ ا وجد هذا التقابل كان من خير المتقابلين أن يسيطر الأعلى على الأدنى . والطبيعة تميل إلى إيجاد مثل هذا التمايز بين البشر بأن تجعل بعضهم قلبلي. الذكاء أقوياء البنية ، و بعضهم أكفاء للحياة السياسية ، وعلى ذلك فمن الناس من هم أحرار طبعاً ، ومن هم عبيد طبعاً : « إن شعوب الشمال الجليدى. وأوربا شجعان ، لهذا لا يكدر أحد عليهم صفو حريتهم ، واكنهم عاطلون من الذكاء والمهارة والأنظمة السياسية الصالحة ، لهذا هم عاجزون عن التسلط على جيرانهم . أما الشرقيون فيمتازون بالذكاء والمهارة ، والكنهم خلو من الشجاعة ، لهذا هم مغلو بون ومستعبدون إلى الأبد . وأما الشعب اليوناني فيجمع بين الميزتين: الشجاعة والذكاء ؛ كما أن بلده متوسط الموقع ، لهذا هو يحتفظ بالحرية ، ولو أتيحت له الوحدة لتسلط على الجميع » . إذن فاليوناني سيد حر ،

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۱ — ۲ .

والأجنبي ( البربري ) عبد له . ولا يستعبد اليوناني أخاه بأي حال (١) . - هذه فكرة « الشعب المختار » ظنها أرسطو أولية كلية ضرورية ، ولم يستطع أن يسمو فوق عرف عصره فيفطن إلى أن الدهر قلب ، وأن المزايا تفقد وتكتسب، وأن الأنظمة تتحول ، بل لم يستمسك بمذهبه هو أن الماهية واحدة ثابتة وأن العوارض لا تحدث بين جزئياتها مثل هذه الهوة . إن العبد إنسان وهذه الصفة تتعارض مع اعتباره مجرد آلة حية ، وتفاوت الناس خَلقاً وذكاءً لا يخلق أنواعاً جديدة ولا يخرج جزءاً من الأجزاء عن نوعه وطبيعته . — على أن هنــاك اعتبارات تشفع لأرسـطو : منها قوله إن النمايز بين الحر والعبد ليس واضحاً دائماً و إِن ابن العدد بالطبع لا يوث بالضرورة انحطاط أبيه ، فإن لم يرثه لم يكن عبداً بالطبع وانفتح أمامه باب العتق ، وأرسطو نفسه لما حضرته الوفاة أوصى فما أوصى بعتق عبيده . اعتبار آخر هو أنه لا يقر الاستعباد بالفتح لأن هذا الاستعباد قائم على القوة لا على الطبيعة ، وايست القوة مرادفة دائمًا للتفوق الأدبى ولا تستطيع القوة أن تقلب وضع الطبيعة فالحر حر رغم القوة . و إذا افترضنا الغلبة ناتجة عن من ايا ذاتية فقد لا تكون الحرب عادلة فيسقط حق الاستعباد ، ولما كان الرق ناشئًا في معظمه من الحرب فهو ممقوت طبعاً . اعتبار ثالث هو أن أرسطو يرى مصالح السيد والعبد واحدة ، ويوجب على السيد أن يحسن استعمال سلطانه وأن يتفاهم مع العبد قبل أن يأمره ، بل أن يكون صديقاً له بقــدر ما تسمح الحال . اعتبار رابع وأخير أن الرق عند اليونان كان في الأكثر بريئًا من الفظائع التي شانته عند الرومان وفي العصر الحديث ، فلم يكن لأرسطو أن ينفر منه مثل نفورنا . و — والأسرة بحاجة للثروة ، وتحصل الثروة على نحوين : الواحد طبيعي هو جمع النتاج الطبيعي اللازم للحياة ، و ينقسم إلى ثلاثة أنواع : تر بية الحيوان

۱) م ۱ ف ۳ – ۷ .

والقنص والزراعة — والقنص مأخوذ هنا بأوسع معانيه بحيث يشـمل القرصنة ﴿ أَى صيد الرقيق ) وقطع الطريق وصيد السمك والطير وسائر الحيوان. والنحو الآخر صناعي هو المبادلة و ينقسم كذلك إلى ثلاثة أنواع : التجارة برية و محرية والقرض والأجر. وتنشأ المبادلة من قلة الإنتاج فى أشياء وزيادته فى أشياء فتضطر الحال إلى الاستيراد والإِصدار ومن هنا تمس الحاجة للنقد وسيلة ورمزاً المبادلة . ولـكن الناس لا يلبثون أن يتخذوا النقد غاية فيصير الإنتاج غاية كذلك لاوسيلة لإرضاء الحاجات الطبيعية ، فتضطرب الحياة الاجتماعية إذ تبطل غايتها أن تكون السعادة بالفِضيلة وتنقلب الغاية اللذة و يصبح من المستحيل، وقد تحولت الوسائل غايات ، تعيين غاية قصوى للوسائل وتعبين حداتحصيل الثروة . تبماً لهذا النظر يقول أرسطو إن مبادلة أشياء بأشياء طبيعية ما دامت الغاية إرضاء حاجات الحياة . أما مبادلة الأشياء بالمال أي التجارة فهي غير طبيعية لأنها تجاوز للحد الضرورى للحياة وطلب للثروة إلى غير حد . وأما الربا فهو أبشع الوسائل غير الطبيعية لتحصيل الثروة لأنه مبادلة المال — وهو اختراع غير طَبيعي — لا بالأشـياء — وهي طبيعية — بل بالمـال نفسه . إن « الفائدة » تنتج من حقل أو من ماشية ، أما المعدن فلا يمكن أن ينتج أو أن يلد ، والربا نقد نَاتِجِ أُو مُولُودُ مِن نقدُ هُو فَي الْحَقَيْقَةُ عَقَيْمٍ وَهَذَا مُخَالَفُ للطَّبِيعَةُ (١) . – ولكن أرسطو لم يكن يقصد من غير شك القرض للصناعة بل القرض المنفَق في غير سبيل الإنتاج ، وهو على كل حال يبين في ما تقدم عن نفوره من الطمع في اكتساب الثروة وعن إيثاره معيشة قدماء اليونان القائمة على الملكية العقارية لأنها أقرب إلى الطبيعة وأدعى لاحتفاظ المدينة بالأخلاق الفاضلة وأنفى لأسباب النزاع في الداخل والحرب في الخارج .

<sup>(</sup>۱) م ۱ ف ۸ – ۱۱.

#### ٧٦ – المدينة:

 القالة الثانية يستعرض أرسطو ما تصوره الفكرون من حكومات مثلي ، وما عُرف من الدساتير والشرائع المتازة ليستخلص أحسن الآراء على حسب عادته . و يبدأ بنقد جهورية أفلاطون فينكر أن الدولة يجب أن تـكون متحدة أعظم اتحاد إلى حد أن يضحى في سبيلها بالأسرة والملكية . إن الوحدة الحقيقيـة هي للفرد أما الدولة فكثرة ، وكثرة منوعة تتحقق وحدتها بالتربيـة لا بالوسائل التي أشار بها أفلاطون . و إن الأسرة والملكية صادرتان عن الطبيعة لاعن الوضع والعرف، فإلغاؤها معارض لميل الطبيعة ولخير الدولة جميعاً ومستحيل التنفيذ . وليست المرأة مساوية للرجل ، وما قياسها بأنثى الحيوان تقوم بجميع أعمال الذكر إلا قياس مع الفارق ، فإن للإنسان منزلاً وليس للحيوان منزل. وشيوعية النساء تؤدى إلى شـيوعية الأولاد ، وهذه تؤدى إلى تزاوج الأقارب ، و إلى انتفاء المحبــة والاحترام فإن الولد الذي هو ولد الجميع ايس ولد أحد ، وان يجد أحداً يشعر نحوه بعواطف الأب أو الأم ، وان يشـعر هو بعواطف الابن . هذا إن أمكن أن تظل القرابة خافية ولم يعمل أحد على كشفها ، ولم يدل عليها تشابه الأولاد والوالدين فتنتفي الشيوعية . — أما الملكية الخاصة فلا ينكر أن لها مساوى ، ولكن اللكية المشتركة والمعيشة المشتركة مصدر خلافات كثيرة أيضاً . وهما تقتلان الرغبة في العمل ، فإِن الإنسان لا يعني عادة بغير نفسه وأهمله و بتواكل فيما يختص بالصالح العام . ثم إن الشعور بالملكية مصدر لذة لأنه نوع من حب الذات . واستخدام الملكية لمساعدة الأصدقاء والمعارف وللضيافة ، مصدر آخر للذة وفرصة لفعل الفضيلة كالسخاء والعفة ، فإن المعدم لا يستطيع أن يسخو ولا أن يسمى حرمانه المكره عفة . وليست تنشأ الخلافات من الملكية الخاصة لأنها خاصة بل لفساد الناس ، ولو أنصفوا لأشرك بعضهم بعضاً فى نتاجها فعرّض من عنده أكثر على من عنده أقل ، فتلتق حسنات الملكية والشيوعية وتبقى المدينة فى مستوى المعبشة الحسنة لا تعدوه إلى الإثراه للإثراء .

ب - أما الحكومة فتختلف أشكالها باختلاف الغاية التي ترمى إليها وعدد الحكام . فمر الوجهة الأولى الحكومة صالحة متى كانت عايتها خير المجموع ، وفاسدة متى توخى الحكام مصالحهم الخاصة . فيخرج لنا جنسان تحتهما أنواع تتعين من الوجهة الثانية أي بعدد الحكام :

 الحكومات الصالحة
 الحكومات الفاسدة

 ١ — الملكية
 ١ — الطغيان

 ٢ — الأرستقراطية
 ٢ — الأوليغركية

 ٣ — الديمقراطية
 ٣ — الديماغوغية

فالملكية حكومة الفرد الفاضل العادل . والأرستقراطية حكومة الأقلية الفاضلة العادلة . والديمقراطية حكومة الأغلبية الفقيرة تمتاز بالحرية والمساواة واتباع دستور . أما الطغيان فهو حكومة الفرد الظالم . والأوليغركية حكومة الأغنياء والأعيان . والديماغوغية حكومة العامة تتبع أهواءها المتقلبة . — وتبدو الملكية لأول نظرة أنها الحكم الأمثل ، ولكن الفرد المهتاز بالفضل لا يوجد إلا نادراً ، أو لا يوجد أصلاً . والملك يرغب طبعاً في أن ينتقل سلطانه إلى أعقابه ، وليس هناك ما يضمن أن يكون هؤلاء جديرين بالحكم . والساطة المطلقة تميل بالطبع إلى الإسراف ، وللملك حرس خاص ، فمن السهل عليه أن يستبد اعتماداً على قواته . أن الفرد لا يستطيع أن يرى كل شيء بعينيه فهو مفتقر دائماً لمعاونين يشاركونه في مباشرة الحكم ، و إذن فلم لا توضع هذه المشاركة من الأصل بدل أن تترك في مباشرة الحكم ، و إذن فلم كل توضع هذه المشاركة من الأصل بدل أن تترك لإرادة فرد واحد ؟ والواقع أن حكم الجاعة الفاضلة خير من حكم فرد لا يفوقهم

فضلًا، ولكن الأرستقراطية غير تمكنة التَحقق كذلك (١). أما الديمقراطية فليست تصلح إلا إذا قصرت سلطة الشعب على انتخاب الحكام ، فزاول هؤلاء الحكم بإشراف الشعب ، ولكن كثيراً من المخاطر تتهدد هذا النظام — وهنا يردد أرسطو نقد أفلاطون (٢).

ح ــ كيف تكون إذن الحكومة المثلى ؟ الحق أن كل شكل من الأشكال المذكورة يقوم على مبدأ صحيح بعض الصحة لا كلها ، لذلك لا يمكن إيثار أحدها واعتباره كاملاً ، فيجب أن نطبق هنا المبدأ الذي اعتمدناه في الأخلاق. وهو « أن خير الأمور الوسط » وأن تجد طبقة من الشعب هي مناج من صدين ووسط ببن طرفين : هذه الطبقة هي الوسطي ، و يسميها أرسطو « بوليتية » أي. الدستورية ، وهي مؤلفة من أصحاب الثروة العقارية المتوسطة يعيشون من عملهم. ولا يملكون فراغاً من الوقت ، فلا يعقدون إلا الجلسات الضرورية و يخضعون. للدستور . فحكومتهم مزاج من الأوليغركية والديمقراطية مع ميل إلى هــذه ـ وكلا كثر عددهم استطاعوا مقاومة الأحزاب المتطرفة وصيانة الدستور . ولا خوف أن يتحد خصومهم عليهم فإنهم لما كانوا وسطاً كانت المسافة بينهم وبين كل ضد على حدة أقرب منها بين ضد وآخر ، لذلك يثق بهم كل فريق أكثر ممـا لشعب ما يجب أن يقوم على اعتبار طبيعة هذا الشعب . فهو لا يبني دولة 'نظرية ولكنه يستخدم طائفة كبيرة من الملاحظات والتجارب لتعيين الشروط الكفيلة بتحقيق الغاية من الاجتماع . وهو يأخذ على الذين عالجوا هـذه المسألة قبله أنهم توهموا أشكال الحكومة أنواعاً ثابتة ، والواقع أن لكل نوع أصنافاً تبعاً للظروف وليس هناك ديمقراطية أو ليغركية واحدة بعينها ، بل ديمقر اطيات وأوليغركيات (٢) م ٤ بأ كملها.

<sup>(</sup>١) م ٣ ف ٦ إلى آخر المقالة.

بحسب ما تكون كثرة الشعب زراعاً (وهم أميل إلى الإعتدال) أو صناعاً (وهم أميل إلى الإعتدال) أو صناعاً (وهم أميل إلى التطرف) أو تجاراً — و بحسب ما تكون الأقلية ممتازة بالثروة المكتسبة أو الموروثة أو بالحسب. فهؤلاء الفلاسفة يردون التنوع الحقيقي إلى وحدة مجردة ، لذلك نراهم يبحثون عن الأحسن بالإطلاق لا عن أحسن ما يمكن بالإضافة إلى الأحوال ، ونجدهم يشرعون بالإطلاق لابالإضافة إلى شكل الحكومة فإن القوانين تختلف حماً باختلافه .

5 — والشروط الكفيلة بصلاح المدينة ترجع إلى الثلاثة الآتيــة: الأول خاص بعدد الأهالى وقد كان أرسطو يرى كأ فلاطون أن المدينة أرقى صور الحياة السياسـية وأن كل مجموعة أوسع (كالامبراطورية الفارسية أو المقدونية) فهي م كب غير متجانس ، وأن الغاية من الاجتماع الحياة الفاضلة لا الأثراء والغابة بكثرة العدد . فيجب ألا ينقص العدد عن الحد الأدنى الضروري لكفاية المدينة نفسها ، وألا يعدو حدا أقصى نستطيع أن نقدره بمائة ألف مع المبالغة ، و إلا تعذر الحكم الصالح واختل النظام ؛ فإن المواطنين لكي يحسنوا تدبير الشؤون وتو زيع المناصب حسب الـكفاية يجب أن يعرف بعضهم بعضاً حق المعرفة ، أما إذا تعاظم عددهم فإِن الأمور تجرى اتفاقاً . ولاستبقاء عدد الأهالي في المستوى الملائم يقول أرسطو بالاجهاض قبل أن يصير الجنين حاسا و بإعدام الأطفال المشوهين ، مع أن الإيمان بالنفس كان خليقاً أن يعدل به عن هذين القواين فإِن الجنين إنسان بالقوة وللنفس قيمة تفوق القيم الدنيوية جميعاً ، فالحيلولة دون تكامل الجنين منع لخير هو أعظم مما قد ينتج من ضرر مزعوم ؛ ثم إن للطفل المشوه نفساً فحياته جديرة بالاحترام . — الشرط الثاني خاص بمساحة المدينة فإنها يجب أن تكون محيث تقوم بحاجات الأهلين وتوفر لهم حياة سهلة دون أن يتجاوز ذلك إلى الترف ، و يجب أن تكون منيعة ضد الأعادي سهلة الصلة بالبحر لتسهيل التموين ، و يجب

أن تقسم بين المواطنين بحيث يكون لكل منهم حصتان واحدة قريبة من المدينة وأخرى قريبة من الحدود مع مراعاة العدالة في القسمة فتكون لجميع المواطنين مصلحة في الدفاع عن المدينة كلها . ومع أن أرسطو يعارض الإشتراكية فإنه ينصح بجعل جزء من الأرض ملكاً للدولة تنفق منه على الهياكل والمآدب المشتركة فتقرب بهما بين المواطنين وتستبقى وحدة الدولة . — الشرط الثالث-خاص بوظائف الدولة أو طوائف المدينة وهي ثمـان : الزراع والصـناع والتجار والجند ( للحرب الدفاعية ) والطبقة الغنية والكهنة والحكام والموظفون. لكل منهم استعداد خاص لعمله وكفاية خاصة بحيث لايقوم بعضهم مقام بعض. وليسوا جميعاً « مواطنين » فإن المواطن هو الرجل الممتاز من بين الرجال الأحرار المشارك في سياسة الدولة مشاركة فعلية ، هو جندى في شبابه حاكم في كهولته كاهن في شيخوخته ، فهو متفرغ طول حياته لخدمة الدولة ، لايزاول عملاً يدو يا أصلا ، فإِن العمل اليدوى فضلاً عن أنه يصرفه عن سياسة الدولة لا يليق بالرجل الحر إذ أنه يشوه هيئة الجسم و يجعل صاحبه خاضعاً له ولما يعود عليه من أجر أو منفعة فيحط من قدر النفس و يسلبها الكفاية لإتيان أفعال فاضلة جميلة مستنيرة ؛ حتى الفنون الجميلة من حيث اقتضائها أفعالاً جسمية : أليس العزف بالناي يفسد تناسب الوجه ؟ وحتى العمل العقلي إذا كان صادراً عن طاب المال (كما هو حال السوفسطائيين) فإنه يحرم صاحبه الفراغ وحرية التفكير . وجملة القول المواطنون طبقة مختارة تحاول أن تحقق المثل الأعلى للإنسان كما رسمته « الأخلاق » ، .وهم عماد الدولة ، وعلى الدولة أن تعنى بهم خاصة فلا تترك أمرهم للوالدين بل تتمهدهم بتربية واحدة تعدهم لوظائفهم المستقبلة (١) . فكأن أرسطو يعود إلى فكرة « الحراس » عند أفلاطون بعد تنقيحها وجعلها أقرب إلى التنفيذ . والفيلسوفان

<sup>(</sup>۱) م ۷ ف ٤ — ۱۲ .

متشبعان بفكرة الترتيب والنظام ومقتنعان بأن العقـــل مصدر النظام ، والرأس في كل شيء .

#### \* \* \* لساب خاتمة الباب الثالث :

ا — « من العدل أن نعترف أن الحقيقة الكاملة عسيرة المنال ، وأنها لا تنال إلا تدريجاً بتعاون الجهود بحيث أن إنتاج كل واحد من الفلاسفة يكاد لا يذكر ، ولكن مجموع جهودهم يؤتى نتأئج خصبة . ومن العدل أن محمد ليس فقط للمفكر بن الذين نشاطرهم آراءهم بل كذلك للذين عرضوا تفسيرات سطحية لأنهم هم أيضاً شاركوا في إقامة العلم وساعدوا على تنمية قوتنا الفكرية » (١) . فكم يجب أن يحمد لأرسطو مجهوده العظيم في إقامة العلم ومساعدته التي لا تدانيها مساعدة على تنمية قوتنا الفكرية بالم الفكرية علم مقدار صعو بة الحد والتعريف والبلوغ إلى الحقيقة ، وقد أعطانا أرسطو حدوداً وتعاريف لا تحصى في جميع فروع المعرفة وهدانا إلى حقائق لا تقدر : صنف العلوم واشتغل بها علماً ، فكان المعلم الأول في كل علم منها ، وخلف لنا كتباً كانت ولا تزال أصولاً لا غنى عنها ولن تزال مرجع الفكرين .

س — ولم يكن لمدرسته فى الزمن الأول نفوذ يذكر ، وكانت متهمة بالميل إلى مقدونية ومضطهدة حتى اضطر ثاوفراسطوس إلى الرحيل عن أثينا بعد أن ترأس المدرسة من سنة ٣٢٢ إلى ٢٨٧ إذ كان قد بلغ الحامسة والثمانين . وكان أكثر اشتغاله واشتغال إخوانه بالعلوم الطبيعية وتاريخها بوحى أرسطو و إشرافه ؛ فما يذكر من كتب ثاوفراسطوس «آراء الطبيعيين » و « تاريخ النبات »

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة م ٢ ف ١ .

وأبحاث فى العرق والتعب والدوار والإغماء والشلل، والرياح وعلامات الجو والأحجار والنار وغيرها لم يصل إلينا غير عنواناتها ، ورسائل في المنطق وعلى الخصوص في القضايا الموجهة والأقيسة الشرطية ، ورسائل في الفاسفة الطبيعية والإلمية وفي السياسة والخطابة ، وله كتاب مشهور في الآداب العالمية هو كتاب « الأخلاق » ، أي وصف أخلاق الناس من الوجهة النفسية ، وكتابات أدبية كانت موضع إعجاب المتقدمين . — ومن إِخوانه «أوديموس » مؤسس فر ع المدرسة في رودس وضع كتاباً في تاريخ الهندسة والحساب والفلك بقيت منـــه صحف هامة جدا لتاريخ هذه العلوم ، و « مينون » أر خ الطب ، و « فانياس » أرخ الشعر والمدارس السقراطية ، و « ديقايرخوس » أرخ المدنية اليونانية ، ووضع كتاباً في الجغرافية اسمه « سياحة في الأرض » ، و « أرسطوقسانس » كتب في تاريخ الموسيقي ، وفي الآلات الموسيقية ، وفي مبادئ الألحان . وأشهر رجال الجيل الثانى استراتون اللمبساق خليفة ثاوفرسطوس على المدرسة مدة ثمانى عشرة سنة ( توفى حوالى ٧٧٠ ) ، وكان قد قضى زمناً في الإسكندرية ببلاط بطليموس سوتر ( من سنة ٣٠٠ إلى ٢٩٤ ) يؤدب ابنه فيلاداف . ذهب في بعض المسائل الطبيعية مذهباً هو أقرب إلى ديموقر يطس منه إلى أرسـطو فقال بالخلاء وأنكر الأمكنة الطبيعية وقال إن النفس هواء ونقد حجج أفلاطون في خاودها وفسر الفكر بأنه إحساس ضعيف (١).

<sup>(</sup>۱) وكانت للمدرسة نهضة فى الفرن الثانى للميلاد ، وظهرت شروح على كتب أرسطو كان لها أثر كمر فى إذاعة فلسنته (۹۸).

# الباب الرابع

# مدارس قديمة وجديدة

## ٧٨ — تهيد:

١ - في هذا الباب نجمل القول في الحركة الفلسفية من أوائل القرن الرابع قبل الميلاد إلى أواخر القرن الخامس بعده . نعود إلى ذلك الوقت الذي تفرق فيه أصحاب سُقراط لنؤر خ مدارس تأثرت به وأسميت باسمه . عاصرت الأكاديمية واللوقيون وعارضتهما فمهدت السبيل لمدارس الدور الثالث والأخير من أدوار الفلسفة اليونانية ، وهو دور امتاز بانتشار الثقافة اليونانية في بلدان البحر المتوسط بعد وفاة الإسكندر وتجزء ملكه ، فتعارف فيه العالم اليونانى والعالم الشرقى وتأثر كل منهما بالآخر وشارك الشرقيون ولاسيما الساميون منهم فى العلم والفلسفة ، وقامت في الشرق حواضر علمية جديدة في مقدمتها الإسكندرية و برغاما ورودس مع بقاء أثينا مركز الفلسفة ، واكنه دور تناقص فيه الإبداع الفاسني وعكف رجاله على تجديد المذاهب القديمة مع عناية خاصة بالأخلاق تبعاً لموقف سقراط وللفكرة الأساسية عند أفلاطون ، فجدد أبيقوروس مذهب ديموقر يطس ، وجدد الرواقيون مذهب هرقليطس ، وكانن العقول قد شاخت والنفوس تراخت فضعفت الثقـــة بالعقل ونبت مذهب الشك طغى على الأكاديمية ؛ إلى أن خلصتها منه نهضة لم تلبث أن تلاشت .

س — ولهذا الدور فضل كبير على العلوم والصناعات فقد كان القرن الثالث قبل الميلاد من أخصب عصور العلم القديم نشأ فيه إخصائيون عنوا بتحيص المعارف

الموروثة وتهذيبها والزيادة عليها ، وتوالى العمل على هذا المنوال إِلى نهاية العصر القديم . نذكر فى الرياضيات من رجال هذا القرن الثالث : أقليدس ( ٣٣٠ — ٧٧٠ ) صاحب « مبادئ الهندسة » جمعها ورتبها وعلم بالإسكندرية ، وأرشميدس السراقوصي ( ٢٨٧ – ٢١٢ ) جاء الإسكندرية في شــبابه واكنه قضي معظم حياته في وطنه ،كان يجمع بين النظر والعمل ، له أبحاث عو يصة في الرياضيات ، وله اختراعات كثيرة منهـا آلات حربيــة ومرايا محرقة وآلة سماوية تمثل الحركات الظاهرة للأفلاك بدقة عجيبة . وأرسطرخوس الساموسي الفلكي الكبير قال إن الشمس مركز العالم ( ١٤ ب ) . ومن رجال القرن الثانى للميلاد ثاون الأزميري وأقلاديوس بطليموس عرضا العلم في الصورة التي كان قد بلغ إليها في عصرها ، والثاني مشهور بكتاب « المجسطى » ( بكسر الميم والجيم وتخفيف الياء ) وهو أول كتاب دوّن كل فروع علم الفلك القديم، نقل إلى العربية، وكان المرجع الأكبر فى هذا العلم ، واللفظ اليوناني « مجسطوس » يعنى العظيم وترجمة العنوان الكامل « التصنيف التعليمي العظيم » (١). - وتقدم الطب كذلك ، ورجاله فرق: منهم العقليون أتباع أبقراط ، ومنهم التجريبيون ، ومنهم الإنتخابيون ، وأشهر هؤلاء جالينوس البرعامي ( القرن الثاني للميلاد ) اشتغل أيضاً بالمنطق ، وجعل أشكال القياس أربعة على حسب مكان الحد الأوسط فيه (٥٠ ب)، ولخص محاورات أفلاطون ، ونقل السريان والإسلاميون تاخيصاته . — وتقدمت الجغرافية بالرحلات، وأشهر رجالها استرابون وأبلينوس الكبير. – وشاع التنجيم والسحر بين العلماء والفلاسفة . و بالجلة تكونت العلوم في هذا الدور و بقيت كتبها معتبرة يتناقلها الشرقيون والغربيون إلى النهضة الحديثة .

<sup>(</sup>١) انظر نلينو : علم الفلك تاريخه عند العرب ص ٢٢١ — ٢٢٤ .

# الفصل لأول

## N. W

## صغار السقراطيين

## ٧٩ - ثلاث مدارس:

ا — من أصحاب سقراط ( ٢٧ — و ) جماعة علّموا في حياته أو بعد ممــاته وكتبوا « مصنفات سقراطية » أجروا فيها على لسانه تأو يلهم الشخصي لفكره ، مع ادعائهم جميماً صدورهم عنه . أشهرهم ثلاثة : أقليدس مؤسس المدرسة الميغارية ، وأنتستانس مؤسس المدرسة الكابية ، وأرستبوس مؤسس المدرسة القور ينائية . وظلت مدارسهم قائمة إِلى منتصف القرن الثالث بل إلى ما بعد هــذا التاريخ ، ومع ذلك لم يصلنا من كتبهم الكثيرة سوى شذرات قليلة ، وندرت الأخبار عنهم حتى ليتعذر تصوير أشخاصهم ورواية آرائهم بشيء من الدقة والتفصيل . وقد اصطلح على تسميتهم بصغار السـقراطيين أو أنصاف السقراطيين على تقدير أن أفلاطون هو السقراطي الـكبير والسقراطي الخالص . ويعترض البعض على هذه التسمية فيقول: أما أن أفلاطون أعلاهم قدراً فهذا حكم قائم على أن كتبه قد وصلت إلينا كلها وضاعت كتبهم ، وأما أنه السقراطي الحقيقي فمن أين لنا أن تعاليم سقراط هي التي ذكرها أفلاطون ؟ ونحن لا نرى بأساً بهذه التسمية ما دام الحظ قد خانهم إلى هذا الحد وأوصد دوننا كلسبيل لإنصافهم إن كانوايستحقون الإنصاف. وأغلب الظن أنهم لا يسـتحقون ، فإن ما بقي لنا من أقوالهم وأخبارهم يدل على أنهم مارسوا (النقد السلبي) المعروفِ عن السوفسطائيين ، وأفلاطون وحده أقام مذهباً إيجابيًّا فهو كبير وهم صغار ً. ثم إِن الصورة التي بقيت للإنسانية عن سقراط

هى تلك التى رسمها أفلاطون ، فبالقياس إليها وبالإضافة إلى حالة علمنا بهم ، أفلاطون السقراطي الكلى وهم أنصاف سقراطيين .

# 

١ — عاد أقليدس إلى وطنه ميغارى وأنشأ مدرسة اشتهرت بالجدل. ولحق به بعض الإخوان منهم أفلاطون ، وكانت تر بطهما صداقة متينة ، فأحسن وفادته . وقد مر بنا أن أفلاطون قضى هناك ثلاث سنين ولاشك أنه تأثر بالجدل الميغاري . كان أقليدس قد تلقى في أول أمره المذهب الإيلى بما فيه من جدل عند بارمنيدس وزينون ، ثم عرف الحركة السوفسطائية ، فجاء مذهبه من يجاً من الإيلية والسقراطية مع ميـل كبير إلى السفسطة . جمع بين الوجود البرمنيدى والخير السقراطي مطلب الإرادة وقاعدة الأخلاق فقال: إن الوجود واحد والخير واحــدكذلك ، وما ليس خيراً فلا وجود له ، أو — على حد تعبير أرسطو — الوجود والخير متساوقان ، فالوجود خير والخير وجود . ولكن الخير يسمى بأسماء كثيرة فيقال له الله أو العناية أو العقــل . ويبدو الوجود في ماهيات مختلفة هي مظاهر الوحدة الأصلية وليس لها وجود إلا في الفكر . أما إذا اعتبرناها حقيقية امتنع كل قول وكل حكم لأن وضعها في الحقيقة يجعلها منفصلة متمايزة ثابتة ، فكيف تحمل واحدة على أخرى ؟ كذلك تمتنع الحركة لامتناع تحول ماهيــة إلى غيرها . فالحكم لغو والحركة وهم والماهيات واحدة و إن تعددت الأسماء . — فأقليدس إيلي عالج مذهب بارمنيدس بما أخذ عن سقراط من أقوال في المعنى الكلى والماهية والحكم والخير. وهو إيلي كذلك في منهجه إذ يقال إنه كان يقلد زينون فيعتمد على برهان الخلف وهو برهان يهدم النتيجة ببيان ما يترتب عليها من محالات دون التعرض المقدمات ، والجدل السقراطي قائم على الاستقراء بالأمثلة ومهاجمة مقدمات الخصم .

ب - وخلفه أو بوليدس اللكطي ، وكان خصما عنيــداً لأرسطو استخدم برهان الخلف ووضع حججاً من طراز حجج زينون يلوح أنه قصد بها إلى معارضة المنطق الأرسطوطالى وعلى الخصوص مبدإ عدم التناقض الذى يقضى بأن المسألة الواحدة لا تحتمــل الإيجاب والسلب في آن واحد ، ولكنه تناسى الشرط الذي أضافه أرسطو بقوله « ومن جهة واحدة » فجاءت حججه أغاليط مكشوفة : منهـا قوله : إذا قلت إنك تـكذب وكنت صادقاً في قولك فأنت كاذب وصادق في آنٍ واحد . ومنها : من لم يفقد شيئًا فهو حاصل عليه ، وأنت لم تفقد قرنين ، إذن فلك قرنان . ومنها : إذا تقدم أبوكِ إليك وكان مقنعاً فإنك لا تعرفه ، إِذن فأنت تعرف أباك ولا تعرفه في آنِ واحد . ومنها سؤاله : كم يلزم من الحبوب لتكوين كومة قمح ؟ فإن الحبة الواحدة ليست كومة ولا الحبتان ولا الثلاث ، فمتى يصح أن يقال كومة مع العلم بأنه مهما يكن العدد المختار فإن الـكومة تبدأ بزيادة حبة واحدة ؛ — أو كم شعرة يلزم أن تسقط من رأس الرجل ليقال إنه أصلع ؟ — وهو نفس القول السابق ولكن من جهة الطرح لا من جهة الجمع . ويذكر له غير ذلك من « الفكاهات المنطقية » .

ح — وجاء بعده أستلبون الميغارى ، نحا نحوه فأصاب إقبالاً كبيراً إذ يقال إن تلاميذ ثاوفرسطس وتلاميذ المدرسة القور ينائية كانوا يختلفون إليه و يستهون الدروسه . وقد وجه نقده لنظرية المثل الأفلاطونية معتمداً على برهات الخلف أيضاً ، وذكرت له حجج منها : ليس مثال الإنسان فلاناً أو فلاناً ، ولا متكلماً مثلاً أو غير متكلم ، و إذن فليس يسوغ القول إن الرجل الذي يتكلم إنسان ، فإذ أنه لا يطابق المثال . حجة أخرى : مثال البقل قديم فليس هذا الذي تعرضه إذ أنه لا يطابق المثال . حجة أخرى : مثال البقل قديم فليس هذا الذي تعرضه

على بقلاً من حيث أنه غير قديم . حجة ثالثة : إذا أردت أن تقول إن هذا الشخص يحقق معنى الإنسان ، وكان هذا الشخص في ميغارى ، فيلزمك القول إنه لا يوجد إنسان في أثينا من حيث أن المثال واحد لا يتعدد . — وعرض لمسألة الحكم فذهب إلى أن التفكير بمعان محدودة ثابتة على طريقة أفلاطون وأرسطو يؤدى إلى امتناع الحكم ، لأن الحكم في هذه الطريقة قول بتطابق ماهيتين متل «إن الفرس يعدو» و «إن الإنسان طيب» ، وهذا يعنى أن كلاً من الفرس والإنسان هو شيء آخر غير ذاته . وإذا قلت إن الطيب هو بالفعل نفس الشيء الذي هو إنسان لم يسغ لك إضافة الطيب إلى الدواء مثلاً أو إلى الغذاء . — والخلاصة أن الميغاريين عنوا بالنقد ولم يعنوا بالإنشاء ، فلم يمتازوا عن السوفسطائيين في شيء .

# ٨١ — أنتستانس والمدرسة الكلبية :

ا — وُلد أنستانس فى أثينا ، وتتلمذ لغورغياس فنشأ على السفسطة . ثم عرف سقراط ولزمه . و بعد وفاة سقراط أخذ يعلم ، وكان يجتمع بتلاميذه فى مكان اسمه « الكلب السريع » ، فأطلق عليهم اسم الكلبيين . ولعل هذا الاسم لحقهم بالأكثر لسماجتهم وغرابة أطوارهم ، فقد كان أنتستانس معجباً بتواضع سقراط و بساطة معيشته وحرية قوله ، فأسرف فى محاكاته وأسرف تلاميذه . كانوا يشترطون للانضام لزمرتهم أن يعدل المريد عن خيرات الدنيا ، وأن ينزل عن مكانته الاجتماعية ، فيلبس لباس عامة الشعب ، ويرسل شعر الرأس واللحية ؛ ولما تغير الزى الشعبى بتأثير المقدونيين احتفظوا هم بزيهم فكان دلالة عليهم . وكانوا يحملون العصا بأيديهم والجراب فوق ظهورهم ويطوفون فى التماس قوتهم وكانوا يحملون العصا بأيديهم والجراب فوق ظهورهم ويطوفون فى التماس قوتهم كالشحاذين المحترفين أو كرهبان الهنود ، وليس لهم من مأوى غير المعابد

والأمكنة العامة الأخرى . وكان فيهم كثير من الشذوذ ، مثل أن يقف الواحد منهم عارياً تحت المطر فى برد الشتاء أو يمكث فى شمس الصيف الحرقة ليظهر قوة احتماله — وما إلى ذلك . كانوا يغشون المجالس ، و يتطفلون على الموائد ، فيجابهون الحضور بنقائصهم فى قول جرىء إلى حد البذاءة ، لا يستحيون ولا يفرقون بين المقامات بل يدعون أنهم فى كل ذلك يؤدون مهمة كلفهم بها يفرقون بين المقامات بل يدعون أنهم فى كل ذلك يؤدون من اسمهم تشبيها الإله تزوس هى ملاحظة العيوب والتشهير بها ، و يتخذون من اسمهم تشبيها فيقولون إنهم حراس الفضيلة ينبحون على الرذيلة كما ينبح الكاب الحارس.

ب — وأنتستانس إمامهم في آرائهم وسيرتهم . و إذا أخذنا بشهادة أفلاطون وأرسطو لم نضف إليه مقدرة فلسفية خاصة ، فقد وصفه الأول « بالشيخ البليد العقل » ووصمه الثاني بأنه « رجل فظ أحمق » . تكلم في الــاهية فأنــكر أن تكون كلية وقال « إنى أرى فرساً ولا أرى الفرسية » ، فالماهية عنده. فردية غير متجزئة ، يعبر عنها بلفظ مفرد لا بحد مركب من لفظين أو أكثر . وعلى ذلك يستحيل الحكم والجدل والخطأ : أما الحكم فلأنه يستحيل تصور شيء إلا بتصور هذا الشيء نفسه ، و يستحيل التكلم عنه إلا بذكر اسمه ، فإن. الماهية إما أن تكون بسيطة فلا تحد بل تشبه بشيء آخر ، و إما أن تكون. مركبة فتذكر عناصرها ، والعناصر لا تحد بل تشـبه بغيرها ، وفي كلا الحـااين. كل تعليم دراسة الأسماء » — فليست تضاف الماهيات بعضها إلى بعض والكنها. تبقى منفصلة لتباينها مثل مباينة « الإنسان » و « الطيب » ، فكل ما يصح أن. يقال هو: الإنسان إنسان والطيب طيب . بِ وأما الجدل فمستحيل ، لأن. المتناظرين إما أن يتعقلا شيئاً واحداً فهما متفقان ، و إما أن يتعقلا أشياء محتافة- ·فلا معنى للمناظرة . وأما استحالة الخطأ فلأن المفهوم من الخطأ أنه تصور ما ليس موجوداً ، ويستحيل أن نتصور غير الموجود . \_ هذا الرأى في التصور والحكم يستتبع ازدراء العلم من حيث أن العلم مجموعة معانِ وأحكام ، وكان أنتســـتانس يزدرى العلوم بالفعل و يعتبرها غير مفيدة للسيرة ، فقصر كلامه على الفضيلة وهي عنده الشيء الوحيد الضرورى للحياة . وكان يحمل على اللذة وأتباعهـا ويقول « إنَّى أُوثر أن أبتلي بالجنون على أن أشعر باللذة » . وبالطبع لم يستخدم في تعليم الفضيلة الأسلوب الاستدلالى الذى نقده بلكان يورد الأمثال ويذكر الأبطال و يصوغ الحِكُم ، فيبرز الفضيلة في صورة حية و يحث عليها بإثارة الحجاكاة لا بالبرهان . و يستدل مما وصل إلينا من عناو ين كتبه أنها كانت كلها عبارة عن سرد الأمثال وتفصيل أفعال الأبطال وشرح هوميروس شرحاً رمزيا يستخرج منه المواعظ والعبر . فإنه كان يقول إن الفضيلة فى الأفعال والأفعال لا تعلُّم ولكنها تكتسب بالمران . فليست الكابية إذن مذهباً فلسفيا و إنما هي سيرة وحياة .

ح – وقام بعده ديوجانس ( ٤١٣ – ٣٢٧) ، وهو يعد أحسن مثال المدرسة عا أضافت إليه الأساطير من حكايات بعضها مشهور . وهذه الأساطير مؤلفة في الحقيقة من قطع غير متجانسة نتبين فيها شخصين متايزين : الواحد ملحد مستهتر والآخر فاضل جليل . والأرجح أن ديوجانس كان هذا الشخص الثاني استناداً إلى أن أوائل الكلبيين كانواولا ريب حريضين على زهد شيخهم أنتستانس . والأرجح كذلك أن الحكايات التي تمثله متهتكاً إنما وضعت بعده بزمن طويل لما مال الكلبيون أو البعض منهم إلى مذهب اللذة وأخذوا به جهاراً في غير كلفة ولا استحياء . – كان ديوجانس يحتقر العلوم كأستاذه ، و يشبه فلسفته بالفنون الآلية ، و يريد الناس على أن يروضوا

أَ نفسهم على الفضيلة فيجيدوها كما يجيــد الصانع الذي يزاول مهنته . فالرياضة سبب الفلاح ووسميلة الخلاص من رق الأهواء ، ويعنى بالرياضة البدنية منهــا والنفسية ، الواحدة متممة للأخرى وكل منها مربِّ للإرادة . وكان يحتقر العرف و يقول بالطبيعة الإنسانية يستوحيها الحكيم ويتبع قوانينها دون القوانين الوضعية والاصطلاح السائر . وكان ينظر إلى الفرد مستقلاًّ عن الجماعة وماهية منفصلة ، و يرى الفضيلة ممكنة له بهذا الاعتبار ، على عكس أفلاطون وأرسطو اللذين كانا يجملان المدينة شرط الفضيلة . وكان الكلبيون بالإجمال أقل أهل زمانهم شعوراً بالوطنية وحرصاً عليها وأكثرهم ميلاً للإِنسانية ، يســتحبون الدول الــكبرى كدولة الفرس ودولة الإِسكندر دون الأوطان الضيقة أى المدن اليونانية وعصبياتها . وهذا اتجاه جديد سيسير فيه الرواقيون ، وهو متلائم مع القول بالماهيات منفصلة ليس بينها علاقات توضِع في أحكام ، فماهيــة الإنسان لا تتضمن علاقة وطنية أو سياسية ولا ترجع إلى أية ماهية أخرى ، فهى مطلق لا يحتمل الإِضافة وهي الحقيقة وما عداها فهو عرف لا وزن له عند الحكيم. فيتبين من هذا أن المذهب الكلبي وحدة متماسكة الأجزاء .

# ٨٢ — أرستبوس والمدرسة القورينائية :

ا — نشأ أرستبوس فى قور ينا ( ٢٧ — و ) ثم رحل إلى أثينا وانضم إلى السوفسطائيين إلى أن اتصل بسقراط فكان واحداً من تلاميذه المواظبين . و بعد ممات المعلم سافر إلى جهات مختلفة وقضى مدة طويلة فى بلاط سراقوصة العهد دنيسوس الأول وابنه من بعده ، والتقى هناك بأفلاطون ولكنه أصاب من النجاح أكثر مما أصاب صاحبه لماكان يظهر من الخنوع والملق استبقاءً للنعمة فدعاه ديوجانس « بالكلب الملكى » . وفى أواخر حياته عاد إلى قورينا وعلم فيها .

ب - و يستدل مما عرف عن مدرسته أنه كان حسيًّا تصوريًّا مثل بر وتاغوراس يقول: إنا لا ندرك سوى تصوراتنا ولا نبلغ إلى الأشياء التي تسبب الإحساسات ، بل لا ندرى إن كانت إحساساتنا تشبه إحساسات غيرنا من الناس ، لأن الإحساس شخصي ونحن منعزلون عن الحارج كا ننا في مدينة محصورة ولا يشترك الناس في غير الألفاظ التي يسمون بها إحساساتهم ، واللفظ الواحد يدل على شعور مختلف عنــد كل منهم . و إذن فلا حكم ولا علم ، وكان. أرستبوس هو أيضاً يزدري العلم النظري كالكابيين . أما الأخلاق فقائمة على هذا الأساس التصورى أى على الشعور باللذة والألم . وهذا الشعور حركة فإن كانت. الحركة خفيفة كان الشعور لذيذاً ، و إن كانت عنيفة كان مؤلماً . فاللذة هي الحير الأعظم وهي مقياس القبيم جميعاً : هـذا هو صوت الطبيعة فلا خجل ولا حياء ، وما القيود والحدود إلا من وضع العرف. إذن فالسعادة في اللذة وفي اللذة الحاضرة لكن من غير تعلق بها لأن التعلق مصدر قلق وألم ، ومن غير تفكير في المستقبل. لأن المستقبل غيب والتفكير فيه مصدر قلق وألم كذلك. فالحرية الحقة والسعادة الصحيحة في التخلص من الشهوة باللذة التي ترضيها ، أو بالتخلص من الحياة متى لم يعد منها نفع . . .

ح — وخلفته ابنته وخلفها ابنها أرستبوس الصغير، ويقال إنه هو الذي علم مذهب اللذة فأضيف المذهب إلى جده. وقد يكون هـذا القول صحيحاً بدليل أن أرسطو لا يذكر أرستبوس في كلامه عن اللذة . ومهما يكن من هذه النقطة فقد غلا رجال المدرسة في الحسية وعلموا الإلحاد ، فقال واحد منهم : إن الآلهة في الأصل رجال ممتازون كرمهم الناس بعد مماتهم . وآخر ممثلي المدرسة « هجسياس » في الأصل رجال ممتازون كرمهم الناس بعد مماتهم . وآخر ممثلي المدرسة إلا في النادر فحم إلى أن اللذة التي هي الخير الأوحد لا تتحقق قوية خالصة إلا في النادر وأن مجموع آلام الحياة يربي على لذاتها ، فالسعادة أمنية مستحيلة ، وطلب اللذة:

عبث بل تناقض لأن اللذة تخلف الألم دائماً ، فالحكمة تنحصر في اتقاء الألم ، ولا يتسنى ذلك إلا بقتل الشهوة والامتناع عن اللذة . ولكن الطبيعة إذا قهرت على هذا النحو عادت خامدة لا خير فيها ، وصارت الحياة معادلة للموت ، فما على المتعب من الحياة إلا أن يستشفى بالموت . فلقب هجسياس « بالناصح بالموت » واستمع له كثيرون واقتنع البعض بأقواله فانتحروا . وخشى الملك بطليموس أن عتد عدوى الانتحار فنفي هجسياس وأغلق المدرسة .

# الفصل لثا في

NY mas

ابيقوروس

#### 🌇 حياته ومصنفاته :

ا — وُلد أبيقوروس في ساموس سنة ٣٤١ من أسرة أثينية ، وكان أبوم معلماً ، وكانت أمه ساحرة تعزُّم في المنازل للتطبيب والتطهير . ولما بلغ الثامنة عشرة قصد إلى أثينا ولم تطل إقامته بها فرحل إلى آسيا الصغرى وعلَّم في بعض مدنها . ثم عاد إلى أثينا وافتتح مدرسة سنة ٣٠٦ فأقبل عليه التلاميذ رجالاً ونساءً يتعلمون منه «حياة اللذة السهلة». وكان أكثر اجتماعهم في الحديقة لا في حجرات البناء ، يتحاذبون أطراف الحديث في الأخلاق ، فقيل لذلك « حديقة أبيقوروس » . كانضعيف البنية ولكنه كانقوى النفس شديد التجلد للمرض. وكان كثير الاعتداد بنفسه ، يدعى أن مذهبه وليد فكره ، و يأبي أن. يعترف بفضل عليه لأحد ممن تقدمه وعاصره من الفلاسفة ، فهجاهم جميعاً ، نخص بالذكر ديموقر يطس وأرسطو ، ثم رجلين كان قد استمع إلى دروسهما ، الواحد أفلاطونى والآخر ديموقر يطي . ولكنه كان طيب القلب مع أصدقائه وتلاميذه بارًّا بهم ، أوقف عليهم البناء والحديقة وأوصاهم أن يعيشوا جماعة مؤتلفة متحابة ، وكانوا هم يحبونه و يجلونه أكبر إجلال . وانتشرت تعاليمه فتأسست مراكز أبيقورية في بعض مدن إيونية وفي مصر (ثم في إيطاليا الرومانية بعد وفاته) . ومرض بالحصوة ومات بهـا سنة ٢٧٠ بعد أن احتمل آلامها بشــجاعة نادرة كانت مثلاً عالياً لمريديه . ولفرط إعجابهم به في حياته ومماته اعتبروه إلهًا جاء العالم بوحی جدید ، وکانوا یکرمون ذکراه تکریماً دینیا .

س – وتذكر له كتابات كثيرة ، منها كتاب « فى الطبيعة » وآخر فى المنطق. اسمه « القانون » ورسائل إلى مريديه فى الحارج . وكل ما بقى لنا ثلاث من هذه الرسائل : واحدة فى الطبيعة وأخرى فى الآثار العلوية ربحا كانت منحولة والثالثة فى الأخلاق . ثم « الأفكار الرئيسية » وهى عبارة عن ملخص المذهب. فى مائة و إحدى وعشرين فكرة ، إحدى وثمانون منها اكتشفت سنة ١٨٨٨ وأر بعون كانت معروفة من قبل .

### كالا - المنطق:

ا — كان أبيقوروس يشبه سقراط والسقراطيين في الرغبة عن كل علم لا يتصل بالأخلاق ولا يعود بفائدة من هذه الجهة . فكانت الأخلاق عنده محور الفلسفة وغايتها ، يخدمها «العلم القانوني » (أي المنطق) والعلم الطبيعي ، وكان تعريفه الفلسفة أنها « الحكمة العملية انتي توفر السعادة بالأدلة والأفكار » . وهي بهذا المعنى ميسورة لكل إنسان في كل سن ، فكانت المدرسة مفتوحة لكل «طالب نجاة » ملم بالقراءة وكفي . وبهذا المعنى أيضاً كان أبيقوروس. يباهى بأنه بدأ يتفلسف في الرابعة عشرة ويقول : « ألا لا يبطئن الشاب في التفلسف ، ولا يكان الشيخ من التفلسف ، فإن كل سن ملائمة للعناية بالنفس. وإن القول بأن ساعة التفلسف لم تحن بعد أو أنها فاتت معناه أن ساعة طاب. السعادة لم تحن بعد أو أنها فاتت » .

س — فهو إذا اشتغل بالمنطق لم يحفل بالمنطق العلمى ، و إنما وجه همه لنقد المعرفة ، والنظر فى علامات الحقيقة ، وفى الطريق إلى اليقين أو الطمأنينة العقلية التى تؤدى إلى السعادة . والمعرفة عنده أربعة أنواع : الانفعال والإحساس.

والمعنى الكلى والحدس الفكرى . فالانفعال هو الشعور باللذة والألم ، والإحساس الإدراك الظاهرى . وكلاها يظهرنا على علته الفاعلية أى التى تحدثه فينا ؛ فإن الإحساسات صادقة على السواء أى أنها صور مطابقة للأشياء بخلاف ما ذهب إليه ديموقر يطس من أن الكيفيات المحسوسة «اصطلاح» . أما خطأ الحواس فليس فى الإدراك بل فى الحكم الذى يضيفه العقل للإدراك : فنحن لا نخطى أن قلنا عن برج بعيد إنا نراه مستديراً ، ولكنا نخطى أن اعتقدنا أنه مستدير بالفعل وأنا سرزاه كذلك إن اقتر بنا منه . وأما تناقض الحواس فليس يقع بين الإحساسات ، لأن لكل إحساس مجاله الحاص ، و إنما هو يقع بين الأحكام التى تضاف إليها . — فأبيقوروس يثق بالإحساس و يتهم إضافات العقل .

ح — ومتى تكرر الإحساس أحدث فى الذهن معنى كليا ثبتناه فى افظ .
ولما كانهذا المعنى الكلى صادراً عن الإحساس فهو صورة حقيقية مثله . و بعد أن
يتكون يبقى فى الذهن « فكرة سابقة » نطبقها على الجزئيات كلما عرضت لنا
فى التجربة . فهو الذى يسمح لنا أن نسأل مثلاً : «هذا الحيوان الماشى أهو
فرس أم ثور ؟ » . وهو الذى يسمح لنا أن نصدر أحكاماً تجاوز التجربة الراهنة
مثل قولنا : «هذا الشبح الذى أبصره هناك هو شجرة » . فإن الأسئلة والأحكام
التي من هذا القبيل تعنى أننا حاصلون على المعانى المذكورة فيها حصولاً سابقاً
على الاحساس الذى حملنا على السؤال والحكم . على أن مثل هذه الأحكام
لا تصير تصديقات إلا إذا أيدها الاحساس .

و الحدس الفكرى استدلال ، وله منهجان : فهو من ناحية يؤدى بنا إلى التصديق بأشياء ليست واقعة فى التجربة ولكن التجربة تقتضيها كملة أو شرط ، أو لا تبطلها : مثل الجوهر الفرد فإن التجربة تقتضيه كما يتبين من العلم الطبيعى ، ومثل الحلاء فإنه شرط الحركة من حيث أن الملاء لا يدع للجسم

المتحرك مكاناً يتحرك فيه ؛ والحركة ظاهرة محسوسة جاية فشرطها موجود ، ومثل لا نهاية المادة فإن التجربة إن لم تؤيدها فهى لا تبطاها . هذه الأشياء يسميها أبيقوروس باللامحسوسات ولكنه لايعنى أنها لا ماديات كما هو واضح من الأمثلة المذكورة ومن أن مذهبه حسى . — ومن ناحية أخرى الحدس الفكرى استدلال يؤدى بنا إلى استخراج تفاصيل العالم من « نظرة إجمالية » مثل استخراج الظواهر الجوية من معرفة مفاعيل العناصر ، وهذا منهج يسمح بإدراك اللامحسوسات فى الجوية من معرفة مفاعيل العناصر ، وهذا منهج يسمح بإدراك اللامحسوسات فى أنفسها لا فى علاقاتها بالمحسوسات — وسنرى أمثلة على ذلك فما يلى .

### ٨٥ – الطبيعة:

ا — اصطنع أبيقوروس مذهب ديموقر يطس ؛ ولكنه نظر إليه نظرة خاصة وأدخل عليه بعض التعديل . هذه النظرة وهذا التعديل هما عذره في ادعائه الابتكار و إنكاره فضل سلفه الكبير . أما التعديل فسوف نشير إليه في سياق الكلام؛ وأما النظرة الخاصة فهي أن ليس للعلم الطبيعي قيمة ذاتية ولا يعتبر مطابقاً لحقيقة الوجود ، و إنما هو ، مع استقلاله بقضاياه و براهينه ، مرتب العلم الأخلاق . ذلك لأن الظاهرة الطبيعية قد تحدث عن أكثر من علة ؛ فهي لذلك تحتمل أ كثر من تفسير. فالعلم الطبيعي مجموعة تفسيرات ممكنة قد يستطاع وضع تفسيرات غيرها ممكنة ؛ والغرض منه على كل حال « تخليص البشر من خوف الظواهر الجوية والموت » . فالتفسيرات سواء ما دامت تغي بهذا الغرض . مثال ذلك : قد تكون علة الكسوف توسط القمر ، وقد تكون توسط جسم غير منظور ، وقد تكون انطفاء الشمس وقتيا (!) ولا حاجة لإيثار تفسير على آخر فإن أى واحد منها يكفي لتبديد الخوف من الكسوف ، وهذا هو المقصود . ولا حاجة كذلك لاستقصاء تفاصيل العالم فإن « نظرة إجمالية » تكنى ، إذ ليساله لم الطبيعي مطلو بأ ( ۱۹ - فلمفة )

لذاته بل لعلم الأخلاق و بالقدر اللازم له فحسب . — وهــذا موقف له مثيله فى العصر الحاضر مع تقدم العلوم واستكمال آلاتها ؛ فإن كثيرين من فلاسفتنا وعلمائنا يرون القوانين العلمية نسبية أو « فروضاً نافعة » ويظنون أن هذه النسبية هي الطريقة الوحيدة لتخايص الإنسان من سيطرة الضرورة المطلقة و إقامة الأخلاق. ت - الجواهر الفردة موجودة ولو لم تكن منظورة . أليست قوة الريح والأصوات والروائح والتبخر والزيادة والنقصان البطيئان أموراً حقيقية غـــير منظورة ؟ (وهذا تطبيق لأحد منهجي الحدس الفكري). أما اتصال المادة الذي يلوح أن الحواس تشهد به فهو وهم يشبه رؤية قطيع الغنم من بعيد بقعة ثابتة . الجواهر الفردة موجودة إذن وهي في عـدد غير متناه تؤلف عوالم غير متناهية لكل عالم شكله وموجوداته وقتاً ما ثم يتبدل بانتقال الجواهر من عالم إلى آخر . وليست الجواهر متجانسة كما ارتأى ديموقر يطس وليس يمكن تركيب أى شيء من أي الجواهر ، فإن بقاء الأنواع يقتضي أن تكون الأجزاء التي تدخل في تركيب أفراد النوع حاصلة على مقدار وصورة لا يتغيران ، ولو أنها لم تثبت في مركباتها إلا بعد محاولات عديدة . والجواهر متحركة أبداً في خلاء لا متناه ، وعلة الحركة باطنة فيهـا وهي الثقل - وكان ديموقر يطس قد سلبها الثقل فترك الحركة من غير علة . بالثقل إذن تتحرك الجواهر في خط مستقيم من أعلا إلى أسفل (كما يشهد به سقوط الأجسام) و بسرعة واحدة مع اختلاف مقاديرها ، فإن تفاوت السرعة إنما يتأتى عن تفاوت مقاومة الأوساط التي يجتازها الجسم المتحرك ، والحلاء عديم المقاومة فالسرعة فيه متساوية . غير أن للجواهر انحرافاً عن خط سقوطها ، تنحرف من تلقاء أنفسها مقداراً صغيراً للغاية فتلتقي وتؤاف المركبات . ولا يُحتج بأن التجربة لا تظهرنا على هذا الانحراف ، فلولاه لاستمرت الجواهر تسقط في الحلاء بلا انقطاع دون أن تلتقي أبداً لتأليف الأشياء ، والأشياء موجودة

فيلزم أن شرط وجودها حقيقي من حيث أن الانحراف هو الفرض الوحيد الذي يفسر تلاقى الجواهر . هـذا من جهة وتطبيقاً لأحد منهجي الحدس الفكري — ومن جهة أخرى وتطبيقاً المنهج الثاني نقول إنا نحس في أنفسنا الإرادة الحرة ومضادتها لحركة الجسم الطبيعية ، والإرادة هي الانحراف في الإنسان ، فإذا كان الانحراف متحققاً فينا فهو متحقق في الجواهر ، إِذ لا يمكن أن نعتبر الإنسان استثناء في الطبيعة ولا يمكن أن تخرج الحرية من اللاحرية . — وهـذه نقطة أخرى يفترق فيها أبيقوروس عن ديموقر يطس فيخرج على الضرورة المطلقة ، ويقول بالحرية شرطاً للأُخلاق ولو أن هذه الحرية عنده انحراف آلى ليس غير . ح - والأحياء أعقـــد المركبات نشأت اتفاقاً على ما قال أنبادوقليس وديموقر يطس، و بقى الأصلح وثبت نوعه. والنفس الإنسانية جسم حار لطيف للغاية تتألف مع الجسم وتنحل بانحلاله . وهي اثنتان أو لهـا وظيفتان : الواحدة حيوية هي بث الحياة في الجسم ، والأخرى وجدانية هي الشعور والفكر والإرادة . وتؤدى النفس الوظيفة الأولى بجواهر اطيفة متحركة حارة منتشرة في الجسم كله، وتؤدى الوظيفة الثانية بجواهر ألطف محلها القاب. الأولى شرط الثانية والجسم شرط النفس كلها ، فإن الجسم إذا انفصلت جواهره انطلقت النفس وتبددت جواهرها . والنفس الحيوية تتألم بألم الجسم ، أما النفس المفكرة أو « نفس النفس » فإن لها من الاستقلال ما تستطيع معه أن تكون سعيدة مهما يكن من حال الجسم . — و يفسر الإحساس بأن «قشوراً» رقيقة غاية الرقة تنبعث باستمرار من سطح الأشياء وتتحرك بسرعة في الهواء محتفظة بصور الأشياء المنبعثة عنها — فهي « أشباه » لها - حتى إِذا ما صادفت الحواس و بلغت إلى القلب أحدثت الإحساس. وفي الهواء أشباه لا يحصيها العد متطايرة ليس فقط من الأشياء القريبة بل أيضاً من الأشياء البعيدة والماضية ، وهـذه أصل خيالات المنام واليقظة : فالخيـلة

تجرى على نسق الحس تماماً ، والخيالات إحساسات لا صور مستعادة ، ولو توهمنا عكس ذلك من أننا نتخيل ما نشاء ، فالحقيقة أن ألوفاً من الأشباه تزدح على الفكر في كل وقت ، فلا يتأثر الفكر إلا بالتي يوجه إليها انتباهه ، فنظن أننا نستعيد صوراً ماضية ، وهذه الأشباه عرضة لأن يختلط بعضها ببعض في مجاريها أو تلتوى أو تنقسم ، وهذا أصل أخطاء الحواس كرؤية البرج المربع مستديراً ، وهذا أصل تصورنا في المنام الحيوانات الحرافية التي لم توجد قط . و إذن فلا موجب للخوف مما يبدو لنا في الأحلام ولا إلى اعتباره نذيراً من لدن الآلهة .

 والآلهة موجودون . يدل على وجودهم أولاً أنهم موضوع « فكرة سابقة » شائعة في الإنسانية جمعاء ، والفكرة السابقة تتكون بتكرار الإحساس وكل إحساس فهو صادق . وأساس هذه الفكرة السابقة الخيالات التي تتراءى لنا في المنام وفي اليقظة ، والتي لابد أن تكون منبعثة عن الآلهة أنفسهم . ثانياً : عندنا فكرة وجود دائم سعيد ، والآلهة يقابلون هذه الفكرة . ثالثاً : لكل شيء ضده يحقق المعادلة في الوجود ، فلا بد أن يقابل الوجود الفاني المتألم وجود دائم سبعيد . - و يجب أن نتصور الآلهة على حسب أحسن شيء فينا : أجسامهم لطيفة غاية اللطافة متحركة أبداً بين العوالم بمعزل عنها ، فلا ينالهم ما ينالها من دثور ولكنهم مخلدون . ولما كانوا سعداء بعيدين عن العوالم كما قلنا فهم لا يعنون بنا ولا يكدرون صفوهم بشؤوننا ولا يعلنون عن إرادتهم بالنُذُركما تعتقد العامة . هذه المعتقدات وما يتفرع عليها من خرافات مثل تقديم القرابين اللَّمَهُ وأحياناً القرابين البشرية - لطلب مددهم ورضائهم ، تناقض الفكرة السابقة عنهم ، إذ يستحيل أن يكون الآلهة سعداء مطمئنين مع ما نضيفه إليهم من عواطف وشواغل. فعلينا أن نطمئن نحن من جهتهم وأن ننفي عن نفوسنا الخوف منهم . - ولقد كان هذا الخوف عظماً في اليونان بما توارثوه من أساطير عن القدر يعبث بالبشر عبثاً ، و بما حشدت هذه الأساطير في العالم الآخر من حيوانات هائلة وعذاب أليم ، فأراد أبيقوروس أن يرفع عنهم هـذا الكابوس وكان في وسعه أن يحول أنظارهم إلى جنات أفلاطون فآثر أن يمحو الجنة والجحيم جميعاً بهذا المذهب المتهافت السخيف . ومع اعتقاده هذا في الآلهة فقد كان يختلف إلى المعابد و يشارك في الشعائر ، ولعله كان يفعل ذلك استرضاء للعامة وتفادياً من الخصومة معهم ، وهو فيلسوف الراحة والطاً نينة كما سنرى .

### ٨٦٤ – الأخلاق:

ا — في هـذا المذهب السعادة هي اللذة الجسمية من حيث أنه لا يعترف بغير المادة . وفي الواقع يقرر أبيقورسأنغاية الحياة اللذة ، ولكنه لايتابع أرستبوس بل يعالج فكرة اللذة بحذق ومنطق حتى يحيلها نوعاً من السعادة الروحية ويستبقى الفضائل المعروفة و يستبعد الرذائل ، مما يجمل لمذهبه الخلقي مكاناً خاصا بين المذاهب. يقول: تشهد التجربة أننا نطلب اللذة وأن الحيوان يطلبها مثلنا بدافع الطبيعة دون تفكير ولا تعليم . فالطبيعة هي التي تحكم بما يلائمها لا العقل الذي هو في الحقيقة عاجز عن تصور خير مجرد من كل عنصر حسى : وكيف يستطيع ذلك وجميع أفكارنا ترجع إلى إحساسات ومن ثمت إلى لذات وآلام ، و إذا نحن استبعدنا الحس من الإنسان فليس يبقى شيء . — ومتى تقرر أن اللذة غاية لزم أن الوسيلة إليها فضيلة ، وأن العقل والعلم والحكمة تقوم فى تدبير الوسائل وتوجيهها إلى الغاية المنشودة ، وهي الحياة اللذيذة السعيدة . فليس من الحق وصف اللذة بأنها جميلة أو قبيحة شريفة أو خسيسة ؛ فإن كل لذة خير وكل وسيلة إلى اللذة خير كذلك ، بشرط أن تكون اللذة لذة وأن تكون الوسيلة مؤدية إلى لذة ، ومعنى هذا الشرط أن للذة عواقب وقد لا تكون جميع عواقبها خيراً ؛ فإن الشره

مثلاً يورث المرض ، فيجب تعديل اللذة بالألم واجتناب اللذة التي تجرأ لماً واعتبارها وسيلة سيئة للسعادة . وللألم عواقب كذلك وقد لا تكون جميعها شرًّا فيجب تعديل الألم باللذة وتقبل الألم الذي يجر لذة أعظم — وبهذا يستحيل مذهب اللذة إلى مذهب المنفعة . لقد كان أرستبوس يرد كل لذة إلى اللذة الحاضرة مخافة أن يفوتنا المستقبل وأن ينقلب حسبان العواقب قيداً وعبودية ، ولكن أايس في محاولة التحرر من المستقبل عبودية للحاضر ؟ إن السعى لغاية بعينها طول الحياة يعود بحرية أوسع من حرية مجاراة الأهواء على ما يتفق ، و إذن فما يجب طلبه هو أكبر مجموع ممكن من اللذات مدى الحياة .

 و يستنبع هذا الموقف تصنيف اللذات . وقد كان أرستبوس يدعى أنها جميعاً سواء ، وربما صح هذا إذا نظرنا إليها فى أنفسها على أنها لذات ، أما إذا اعتبرنا صلتها بالطبيعة وعواقبها في الحياة بأكلها وجدناها تتفاوت. وفي الواقع يمكن ردها إلى طوائف ثلاث: الأولى لذات صادرة عن نزعات طبيعية وضرورية وهي تلك التي تسكن آلاماً طبيعية مثل لذة الطعام والشراب عند الجوع والعطش ، والثانية لذات صادرة عن نزعات طبيعية ولكنها غير ضرورية وهي تلك التي تنوَّ ع اللذة فقط ولا ترمى إلى تسكين ألم طبيعي مثل لذة الأغذية المترفة ، والثالثة لذات صادرة عن نزعات ليست طبيعية ولا ضرورية واكنها تقوم في النفس بناءً على ظن باطل مثل لذة المال والكرامات الاجتماعية . فالحكم يصغى دأمًا إلى نزعات الطائفة الأولى ، وهي أبسط النزعات وألزمها تقوم بذاتها وتقوم النزعات الأخرى عليهـا و إرضاؤها سهل ميسور . والحكيم يقهر نزعات الطائفة الثالثة ويرفض لذائذها بالكاية . أما نزعات الطائفة الثانية فينظر إن كان يرضيها أم يقمعها ، ويرجع هذا النظر إلى الحكمة العملية فإن حكمت بقبولها أرضاها بتؤدة خشية أن يحولها بالشغف إلى نزعات ضرورية فينقلب عَبَداً لها .

ح - و إنما تنشأ النزعات من اختلال توازن الجسم فإذا استعاد الجسم توازنه زال ألمه فاطأن وسكن . هذه الطأ نينة هي اللذة تنتهي و يعود الألم إذا عاد الجسم إلى الاختلال . فالنزوع وسط بين سكونين ، هو حركة يريد بها الكائن الحي أن يدفع الألم عن نفسه أى أن يستعيد توازنه وسكونه . وليس السكون فراغاً من اللَّذَة أو حالة شبيهة بالنوم أو بالموت ، فإن مثل هذه الحالة ليس سعادة ، ولكنه هو اللذة بعينها ، هو الاستمتاع بالتوازن ، فإن اللذة تنشأ حالما يزول الألم ، و إذا انتفى كل ألم فهناك اللذة العظمى . و إذن فغايتنا القصوى يجب أن تكون التوازن التام والطاً نينة التامة بمأمن من كل اختلال واضطراب. - ولكن الجسم عرضة للألم دائمًا ، فمن هذه الجهة تبدو عايتنا مستحيلة . غير أننا نستطيع دائمًا أن نوجد إلى جانب الألم الجسمى لذة عقلية نلطفه بها مهما اشتد ونحقق الطأنينة : ذلك بأن النفس تلذ باللذة الحاضرة و بذكرى اللذة الماضية و برجاء اللذة المستقبلة فتستطيع في الوقت الذي تألم فيــه أن تذكر اللذة المضادة لألمها وأن ترجوها . وعلى ذلك تكون لذة اللذة مستقلة عن الظروف الخارجية مستطاعة للنفس دأمًاً . فسعادتنا تتوقف على النفس و يجب أن يتوجه جهدنا إلى توفير الطمأ نينة للنفس كما نحاول أن نوفر للجسم توازنه . وأول أسماب اضطراب النفس الجهل بالطبيعة وما يلزم عنه من خرافات . أما الحكيم فيعلم أن الأشياء متمشية على نظام ثابت فهو لا يخاف الظواهر الجوية ولا القــدر ولا الآلهة ، بل لا يخاف الموت فإن خوف الموت من فعل المخيلة ﴿ يتخيل الإنسان أن هذا الجسم الممدود هو هو و يضيف إليه حساسيته فيأخذه الرعب من ظلام القبر وتعفن الجسم . أما الحكيم فيعلم أن الموت فناء تام ؛ هو يعلم أنه حين نوجد فليس يوجد الموت ، وحين يوجد الموت ننعدم ، لذلك يبطل خوفه منه . وهو يعلم أن الخلود مستحيل فلا يفكر فيه ولا يتحسر عليه: إن المهم في السعادة قوة اللذة لا مدتها ، إذ أن

المدة لا تزيد في اللذة . — ولكنأ بيقوروس كان قد قال عكس ذلك لما خالف أرستبوس وآثر اللذة المتصلة مدى الحياة ، فإذا كانت اللذة هي الغاية وكان كل شيء ينتهي عند الموت فما هو الفيصل بين المذهبين ؟ و لم َ تفضُل الحياة الطويلة الخفيفة اللذة الحياة القصيرة القوية اللذة ؟ وقال أبيقوروس عكس ذلك أيضاً لما عرف لرجاء اللذة أثره في النفس ، فإذا كان هذا الرجاء لاذًّا إلى حد تاطيف ألم جسمى محسوس فإن رجاء استمرار اللذة يزيد فيها من غير شك ، و إن توقع انقضاءها ينقصها و يلاشيها . ولقــدكان أبيقوروس بارعاً في انتقاله من اللذة إلى المنفعة ، ثم فى انتقاله من لذة الحواس إلى لذة النفس بواسطة الذاكرة والخيــلة دون أن يضع بين الحس والنفس فرقاً جوهريًّا ودون أن يغيير معنى اللذة ، ولكن المذهب لا يكمل ولا يتوطد إلا بالانتقال من المنفعة إلى الخير و بالاعتراف للنفس بقيمة خاصة وحياة خالدة و إلا كانت الأخلاق لغواً وكان الموقف المعقول أن نطلب اللذة ما وسعنا الطاب على قول أرستبوس ، حتى إذا ما نالنــا الإعياء وأصابنا المرض أو أدركتنا الشيخوخة انتحرنا على قول هجسياس .

و — قلنا إن أبيقوروس يستبقى الفضائل المعروفة ، والحقيقة التى وضحت الآن أنه لا يستبقيها إلا فى الظاهر و إلى الحد الذى يتفق مع المنفعة و يكفل الطمأنينة . فالعفة تقتصر على اللذات الطبيعية الضرروية وتقنع منها بمقدار خشية الاضطراب والألم . وترجع الشجاعة إلى تحمل الألم فى سبيل اللذة والتسايم بما لا مفر منه . والصداقة نافعة لذيذة فالحكيم يتعهدها كوسيلة للسعادة ، ولكنه يتجنب الحب لأنه مصدر اضطراب للنفس . كذلك لا يتزوج الحكيم فى الأكثر لما يجره الزواج من شواغل متعددة . والسبب عينه ينبذ الحكيم المناصب الحكومية وينفض يديه من الشؤون العامة . أما العدالة فموضوعها ألا يضر بعضنا بعضاً بعضاً على المنفعة بحيث لو انتنى التعاقد وينفض دد الفعل ، وهى فى الأصل تعاقد قائم على المنفعة بحيث لو انتنى التعاقد

أو تعارضت معه المنفعة أصبحنا في حل من هذه العــدالة . و بعبارة أخرى أننا نقبل القانون لنحتمي من العدوان لا أكثر ، فإذا رأينا في الخروج على القانون منفعة لنا وأمكننا أن تخرج عليه دون أن ينالنا أذى فلنا ذلك ونحن بمأمن من حكم الضمير . ولنا أن نستوحى المنفعة من باب أولى حين لا يكون هناك عقد ، إذ لا حق لمن لا يستطيع أو لا يريد التعاقد ، فرداً كان أو شعباً ، فلا عدالة ولا ظلم . ولكننا في الغالب لا نأمن انتقام الغيير ، فالحكيم يرعى العدالة ليضمن لنفسه السلامة من الانتقام ومن خوف الانتقام وليحتفظ بالطَّمأ نينة وهي خيره الأعظم. — وكل هذا منطقي في المذهب الحسى ، قال به السو فسطائيون قبل أبيقوروس ، وقال به من بعده الحسيون المحدثون . وغاية ما فعله فيلسوفنا أنه احتال على مبادئه. حتى طابق بينها و بين الطبيعة الإنسانية كما تفهمها فطرة العقل فاعترف بهذه الطبيعة من حيث لم يرد . غير أن هذه المطابقة ظاهرية فقط كما أسافنا ، فلم تقو طو يلاَّ على منطق المبادئ ولم يلبث الأبيقوريون أن شابهوا القورينائيين، حتى اتخذ العرف اسم أبيقوروس عنواناً لمذهب اللذة والاستهتار فظهه شخصيًّا واكمنه أنصف مذهبه في جوهره وفي سيرة أتباعه وقد تعاقبوا أجيالاً إلى ما بعد السيحية يعيشون عيشة « اللذة السهلة » . . . .

# *الفصل للثالث* الرواقية

#### ٨٧ — مؤسسو الرواقية :

ا — الرواقية معاصرة للأبيقورية ومعارضة لها ، وضع أصولها زينون و كملها تابعان من بعده ، وثلاثتهم أسيويون . ولد زينون في كتيوم من أعمال قبرص سنة ٣٣٦ ، وكان أبوه فيها يروى تاجراً قبرصيا يختلف إلى أثينا للتجارة و يحمل منها كتب السقراطيين . فقرأها ابنه ورغب في الاتصال بأصحابها . قدم أثينا حوالي سنة ٣١٢ بعد أن اشتغل هو أيضاً بالتجارة ، فاستمع إلى ثاوفراسطس وإلى أقراطيس تلميذ ديوجانس الكلبي و إلى أستلبون الميغاري و إلى رجال الأكاديمية ، ثم أنشأ مدرسة في رواق ( «ستُوى » باليو نانية ) كان فيا سلف محل اجتماع الشعراء ، فدُعى وأصحابه بالرواقيين . وكان مستمعوه كثيرين معجبين بسمو أخلاقه . وتو في سنة ٢٦٤ .

س — وخلفه أقلاينتوس ( ٣٣١ — ٣٣٢) ، جاء من أسوس وانضم إلى المدرسة ثم ترأسها من وفاة زينون إلى وفاته . وكان مصارعاً قبل أن يتوفر على الفلسفة ، وامتاز بقوة إيمانه بالمذهب وشدة تعصبه له ، ولكنه كان قليل الحظ من المقدرة الجدلية ، قليل التوفيق في مناقشاته مع الأبيةوريين فتقهقرت المدرسة في أيامه . — ولكنها عادت فازدهرت بزعامة أقر يسيبوس : ولد سنة ٢٨٢ في سولس من أعمال قبرص حيث كان أبواه قد هاجرا من طرسوس من أعمال كيليكية ، ودخل المدرسة فرفع من شأنها بتعليمه القوى وكتبه الكثيرة ،

واستحق لقب المؤسس الثانى للرواقية ، وتوفى سنة ٢٠٩ . — ولم يبق لنا من كتبهم على كثرتها سوى بعض العناوين والشذرات ، لذلك يصعب تصوير مذهبهم بشىء من الدقة ، وأصعب منه تعيين نصيب كل منهم فى مجموعه كما أمكن تركيبه .

### ٨٨ — المنطق:

ا — إذا أردنا أن نجمل الرواقية القديمة في عبارة واحدة قلنا إنها مذهب هرقليطس أفاد من تقدم الفكر في ثلاثة قرون . فهي تقول بالنار الحية و باللوغوس أو العقل منبثاً فى العالم وتسميه الله وترتب عليه الغائيــة والضرورة المطلقة وتقيم الأخلاق على الواجب ، فتعارض الأبيقورية التي تقول بالآلية والاتفاق والحريةُ وتقصى الآلهة خارج العوالم وتقيم الأخلاق على اللذة . ووجه إفادة الرواقية من تقدم الفكر أنها اشتغلت بالمنطق أكثر وأحسن مما اشتغل أبيقوروس وأتباعه واصطنعت آراء أفلاطونية وفصلت القول في الأخلاق . والفلسفة عندها « محبة الحكمة ومزاولتها » والحكمة « علم الأشياء الإلهية والإنسانية » تنقسم إلى ثلاثة أقسام : العلم الطبيعي والجدل (أي المنطق) والأخلاق . ولكن هـذا التقسيم اعتبارى فقط ، فإن العلم الطبيعي يعلمنا وحدة الوجود ، فالعقل الذي يعلم هــذا و ير بط المعلولات بالعلل في الطبيعة هو الذي ير بط التالي بالمقدم في المنطق ، وهو الذي يطابق بين أفعاله و بين قوانين الوجود في الأخلاق. و بعبارة أخرى المنطق صورة الطبيعة في العقل ، والأخلاق خضوع العقل للطبيعة ، بحيث أن الرجــل الفاضل طبيعي وجدلي ، وأن الطبيعي جدلي وفاضل بالضرورة ، و بحيث أن « الحكمة تشبه حقلاً أرضه الخصبة العلم الطبيعي وسياجه الجدل وثماره الأخلاق » وسيتضح ذلك من مجمل هذا الفصل .

ب - الرواقيون ماديون ، فكل معرفة هي عندهم معرفة حسية أو ترجع إلى الحس. والأصل في المعرفة أن الشيء يطبع صورته في الحس بفعل مباشر لا بواسطة « أشـباه » كما يقول الأبيقوريون . والمعرفة التي من هذا القبيل « فكرة حتميقية » يقينية تمتاز بالقوة والدقة والوضوح ، تحمل معها الشهادة مجقيقة موضوعها و یســتحیل الحلط بینها و بین فـکرة أخرى . والأفكار الحقیقیة هی الدرجة الأولى من درجات المعرفة ، يشبهها زينون باليد المبسوطة . والدرجة الثانية يشبهها باليد المقبوضة قبضاً خفيفاً ويعنى بها التصديق الذي يقوم في النفس مجاوبة على التأثير الخارجي ، وهذا التصديق متعلق بالإِرادة ولو أنه يصدر عفواً كلم تصورت النفس فكرة حقيقية . والدرجة الثالثة الفهم يشبه اليد المقبوضة تماماً ـ والدرجة الرابعة والأخيرة العلم يشـبه اليد مقبوضة بقوة ومضغوطاً عليها باليد الأخرى . والعلم تنظيم المعرفة الحسية أى جمع الإدراكات الجزئية وسلكها في مجموعة متسقة تصور وحــدة الوجود فتكـتسب بهذا الاتساق يقيناً كاملاً ثابتاً أقوى من اليقين الأولى المصاحب للإحساس المفرد . ولـكن العلم لا يخرج عن دائرة المحسوس ، وليست معانيه الكاية إلا آثار الإحساسات. تحدث عفواً في كل إنسان دون قصد ولا تفكير ، فهي غريزية فطرية بهذا المعنى . فالعلم إِذن مجموع القضايا المتعلقة بالأشـياء ، و إذا اعتبرنا القضايا والحجج التي نركبها نحن بمناسبة الأشياء وصرفنا النظر عن الأشياء أنفسها كان لنا علم المنطق .

ح — وكون الموجود جسميًّا والمعرفة حسية يستتبع أن موضوع القضية جزئى . وقد يكون معيناً يشار إليه بالبنان مثل قولنا «هذا» ، أو غير معين مثل قولنا «بعض» ، أو نصف معين مثل قولنا «سقراط» دون إشارة بالبنان إلى شخص المسمى . والمحمول فعل صادر عن الموضوع أو حدث عارض له مثل «سقراط يتكلم» محيث تترجم القضية عن فعل جسم فى جسم أو انفعال جسم

مجسم ، فإن لكل شيء في كل ظرف صورة واحدة بعينها هي موضوع التصديق . والجزئيات متميزة بعضها من بعض في وجودها وتفاصيل تكوينها مهما تشابهت و إلا امتنع تمييز شيء من شيء . فالقضية هي العبارة الدالة على صدور فعل عن فاعل ، وليست وضع نسبة بين معنيين كما هو الحال عند أفلاطون وأرسطو . ولما كان العالم مجموعة جزئيات مترابطة متفاعلة كان أهم القضايا وأصدقها تعبيراً عن الوجود وأولاها بالعناية هي التي تتضمن نسبة بين شيئين أي بين قضيتين للترجمة عن النسب الحقيقية بين الأشياء . و بعبارة أخرى هي القضايا المركبة . و بهذه النظرية يظن الرواقيون أنهم يتفادون الصعوبة التي كان قد أثارها السوفسطائيون والسقراطيون في إمكان إسناد ماهية إلى أخرى ، وهم يهملون المفهوم والمصدق وما يترتب عليهما من عكس القضايا وقواعد القياس .

و الذاك لم يعنوا بغير القياس الاستثنائي ، وهو الذي يستخرج النتيجة من قضية مركبة فيها نسبة بين حدثين أو أكثر معبر عن كل حاث بقضية حملية . والقضايا المركبة عندهم خمس فالأقيسة خمسة : ١) قياس مقدمته الكبرى شرطية متصلة مثل : إذا كان النهار طالعاً فالشمس ساطعة ، والنهار طالع ، إذن فالشمس ساطعة . ٢) قياس مقدمته الكبرى شرطية منفصلة مثل : إما النهار طالع و إما الليل مخيم ، والليل مخيم ، إذن فليس النهار طالعاً ، أو والنهار طالع ، إذن فليس الليل خياً . ٣) قياس مقدمته الكبرى فيها تقابل بالتضاد أو بالتناقض مثل : فليس بصحيح أن يكون أفلاطون قد مات وأن يكون حيًّا ، ولكن أفلاطون قد مات ، إذن ليس بصحيح أن السمس مات ، إذن ليس أفلاطون حيًّا ، أو ولكن أفلاطون عد أفلاطون مات . ٤) قياس قضيته الكبرى سببية مثل : من حيث أن الشمس ماطعة فالنهار موجود . ٥) قضيته الكبرى فيها مفاضلة مثل : زيد أعلم أو أقل ماما عمرو . — و بالجلة هذه الأقيسة تر بط حدثين أو تفرق بينهما . والقياس عما .

الأول أهم لأنه يعبر عن نسبة ضرورية أى متضمنة مند البدء فى نظام العالم ، وليس التالى فيه معلولاً للمقدم ، ولكنهما جميعاً معلولان لهذا النظام العام ، ويعادله القياس الذى مقدمته الكبرى تتضمن تقابلاً بالتناقض . وإذا ألفت أمثال هذه المقدمات فى مجموعة كانت أصول علم أو فن كالطب والتنجيم والعرافة الخ ... والمنطق الرواقي استقرائي يقوم على أن العالم مؤلف من ظواهر مرتبطة بعضها ببعض ، لا كالمنطق الأرسطوطالي القائم على ارتباط الماهيات . وهو يشبه منطق الأطباء والمنجمين الذين يستدلون على الأمراض أو الطوالع بعلاماتها كما يتبين من القضية الكبرى فى الأقيسة المركبة . غير أن العلاقة بين الظواهر ولو أنها مدركة بالحواس إلا أنها قائمة على العلية المنطقية التي تربط بينها بحيث يكون مدركة بالحواس إلا أنها قائمة على الشيء بالشيء نفسه ، إذ أن النهار وسطوع الشياس فى الحقيقة استدلالاً على الشيء بالشيء نفسه ، إذ أن النهار وسطوع الشمس واحد ، والمرض وعلته واحد ، والجرح وأثره واحد وهكذا .

### ٨٩ – الطبيعة:

ا — قلنا إن الرواقيين ماديون فقد كانوا كالأبيقوريين يعتقدون أن كل. موجود فهو جسمى حتى العقل وفعله ، فإن تحدثوا عن لا جسميات أو معقولات أرادوا بها أفعال الأجسام ، ومنها أفكار العقل ، وأيضاً المكان والخلاء والزمان. باعتبارها أوساطاً فارغة تقبل ما يملأها وليس لها ما للأجسام من فعل وانفعال . ولكنهم خالفوا الأبيقوريين في تصور المادة ، فلم يقفوا عند أجزاء لا تتجزأ هي الجواهر الفردة ، بل ذهبوا إلى أن المادة متجزئة بالفعل إلى غيرنهاية ، مفتقرة إلى ما يردها للوحدة في كل جسم ، فكان الجسم عندهم مركباً من مبدأين ها مادة ونقس حاريتحد بالمادة ويتوتر فيستبق أجزاءها متماسكة . وانقسام المادة إلى غيرنهاية يسمح للنفس الحار أن يتحد بها تمام الاتحاد أي أن ينتشر فيها كلها فيرنهاية يسمح للنفس الحار أن يتحد بها تمام الاتحاد أي أن ينتشر فيها كلها فيرنهاية يسمح للنفس الحار أن يتحد بها تمام الاتحاد أي أن ينتشر فيها كلها فيرنهاية يسمح للنفس الحار أن يتحد بها تمام الاتحاد أي أن ينتشر فيها كلها فيرنهاية يسمح للنفس الحار أن يتحد بها تمام الاتحاد أي أن ينتشر فيها كلها في فيرنهاية يسمح للنفس الحار أن يتحد بها تمام الاتحاد أي أن ينتشر فيها كلها في فيونون فيها كلها المهادة ويتوتر فيستبق أجزاءها متماسكة . وانقسام الحار أن يتحد بها تمام الاتحاد أي أن ينتشر فيها كلها المهادة ويتوتر فيستبق أبيان المهاد فيها كلها المهادة ويتوتر فيستبق أبيان المهاد فيها كلها المهاد فيها كلها المهاد فيها كلها المهاد ويتوتر فيستبق أبية يسمو النفس المهاد فيها كلها المهاد في المهاد في المهاد في المهاد فيها كلها المهاد في ال

انتشار البخور في الهواء والحر في الماء بحيث يؤلفان « من يجاً كائيًا » فيوجدان معاً في كل جزء من مكانهما دون أن يفقدا شيئاً من جوهرها وخواصهما . ها بمثابة الهيولي والصورة عند أرسطو ، إلا أن الصورة بسيطة والنفس شيء جسمي يوجد في المكان بالذات . و بتفاوت التوتر يتفاوت التماسك وتتفاوت الشخصية أو الفردية في الأجسام . والنفس الحار هو في الحيوان والإنسان نفس أي مبدأ الحركة الذاتية الصادرة عن نزوع حركه تصور . فهذا المعنى ليس للنبات نفس إذ ليس له تصور ولا حركة ذاتية من هذا القبيل . والحركة النزوعية في الحيوان تصدر عن التصور بالذات ، أما في الإنسان فإن للنفس أن تتدبرها ، إن قبلتها صدرت و إن رفضتها بطلت . والقبول والرفض ميسران للإنسان بفضل العقل ، والإنسان عاقل من دون الحيوان .

س وحكم العالم بأجمعه حكم أى جسم ، فالعالم حى له نفس حار هو نفس عاقلة تربط أجزاءه وتؤلف منها كلاً متماسكاً . فالحرارة أو النار هى المبدأ الفاعل ، والمادة المبدأ المنفعل . كانت النار فى الخلاء اللامتناهى ولم يكن عداها شىء ، وتوترت فتحوّلت هواء ، وتوتر المواء فتحوّل ماء ، وتوتر الماء فتحوّل تراباً ، وانتشر فى الماء نفص حار ولد فيه « بذرة مركزية » هى قانون العالم « لوغوس » بعنى أنها تحوى جميع الأجسام وجميع بذور الأحياء منطوية بعضها على بعض أو كامنة بعضها فى بعض بحيث أن كلحى فهو « مزيج كلى » من ذريته جمعاء . فانتظم العالم مجميع أجزائه دفعة واحدة وأخذت الموجودات تخرج من كمونها فانتظم العالم مجميع أجزائه دفعة واحدة وأخذت الموجودات تخرج من كمونها شيئاً فشيئاً وما تزال تخرج بقانون ضرورى أو « قدر » ليس فيه مجال للاتفاق ، فكل ما يحدث فهو مطابق للطبيعة الكلية . ومحن إذ نتحدث الضرورة العاقلة ، فكل ما يحدث فهو مطابق للطبيعة الكلية . ومحن إذ نتحدث عن أشياء مخالفة للطبيعة إنما ننظر إلى طبيعة موجود معين ونفصله عن المجموع — من أشياء مخالفة للطبيعة إنما ننظر إلى طبيعة موجود معين ونفصله عن المجموع — عن أشياء مخالفة للطبيعة إنما ننظر إلى طبيعة موجود معين ونفصله عن المجموع — عن أشياء مخالفة للطبيعة إنما ننظر إلى طبيعة موجود معين ونفصله عن المجموع — عن أشياء مخالفة للطبيعة إنما ننظر إلى طبيعة موجود معين ونفصله عن المجموع — عن أشياء مخالفة للطبيعة إنما ننظر إلى طبيعة موجود معين ونفصله عن المجموء عسابق للطبيعة و المحدث في المحدث في المحدث في المجموء به المحدث في المحدث و المحدث المحدث و المحد

ولكن النار تعود فتخلص بالتدريج من العناصر الأخرى فلا تأتى « السنة الكبرى » حتى يكون قد تم الاحتراق العام . ثم يعود الدور على نفس النسق بنفس الموجودات ونفس الأحداث ، وهكذا إلى غير نهاية .

ح — فالعالم قديم ولكن نظامه حادث ( خلافًا لمـا ذهب إليه أرسطو ) فإن الملاحظة تدل على أن سطح الأرض يتساوى باستمرار والبحر ينحسر باستمرار ، فاوكان نظام العالم قديماً لكانت الأرض قد صارت مسطحة ولكان البحر قد نضب . ثم إنا نرى جميع جزئيات العالم تفسد فكيف لا يفسد مجموعه ؟ وثالثاً إن كثيراً من الفنون والصناعات الضرورية للإنسان والتي وُجدت معه في وقت واحد لضرورتها ما تزال فى أوائلها فلا يمكن أن يرتقى النوع الإنسانى إلى عهد بعید . - والعالم جسم كامل كرى كله وجود أى ملا ، وخارجه إلى مالا نهاية اللاوجود أي الحلاء . أما أجزاؤه فليست كاملة لأنها لا توجد بذاتها ولذاتها ، ولكنها تتعلق بالكل . — والعـالم واحد بوحدة القوة الحالة فيه ، يحده فلك الثوابت وتزينه الـكواكب وهي أحياء عاقلة تدور بالإزادة ، والهواء مأهول بأحياء غير منظورة هي الآلهة والجن ، والأرض ثابتة في المركز إما لأن الهواء يضغطها من كل جانب فتثبت كما تثبت حبة الذرة في وسط الأنبو بة المنفوخة ، و إما لأن ثقلها على صغرها يوازى ثقل بقية العالم و يوازنه ، ولمــا كان العالم واحداً كانت جميع أجزائه مترابطة متضامنة تنتقل الحركات بينها رغم المسافات كما تنتقل الحركة في الحيوان من جزء إلى آخر . والتأثيرات السماوية علة الأحداث الأرضية تتناول المعلولات الكايمة ، وهي فصول السنة ، والمعلولات الجزئية بالتفصيل على مايبين علم التنجيم — وكان هذ العلم قد انتشر منذ القرن الثالث ، فاشتغل به الرواقيون واشتغلوا بالعرافة وتعبير الأحلام .

٤ — والعالم إلمَى بالنار التي هي العلة الأولى والوحيدة ، و بما فيها من عقل

وقانون وضر ورة وقدر ، وكل أولئك مترادفات يراد بها المعقولية التامة في الأشياء . وهذه المعقولية تقتضي القول بالعلل الغائية ، وقد قال بها الرواقيون وحشدوا لها الأمثلة الكثيرة من الجماد والنبات والحيوان ، وأسرفوا في ذلك فاخترعوا الغايات . وكذلك ظنوا أن هذه المعقولية تقضى بإنكار القوة المقابلة للفعل ، وهي في الواقع غير معقولة بذاتها ولا تعقل إلا بالإضافة إلى الفعل ، فأنكروها ، ورفضوا حد أرسطو للحركة وقالوا: إن المتحرك هو ما هو في كل آن أى أنه في كل آن بالفعل لا بالقوة . وما نظر يتهم في كمون الأشياء بعضها في بعض وخروجها بعضها من بعض خروجاً آليًّا سوى نتيجة لإنكار القوة . إذن العالم إلهٰي معقول تماماً ، وهم يذكرون الله و يتوجهون إليه بالصلاة ، و يقصدون النار وقانونها أو ذلك « العقل الكلى الذى وقعت بموجبه الأحداث الماضية وتقع الأحداث ألحاضرة وستقع الأحداث المستقبلة » . وهم يذكرون الآلهة بأسمائهم الميثولوجية ، فيجارون الديانة الشعبية في الظاهر و يعنون في الحقيقة ما ترمن له هـذه الأسماء من الكواكب والعناصر والأحداث الكونية . وهم يذكرون العناية الإلهية ويريدون بها تلك الضرورة العاقلة التي تتناول الكليات والجزئيات . ويبرؤونها من الشر بقولهم إن لكل شيء ضده ، فالشر ضروري للعالم كضد الخير ، و إن الله يريد الخير طبعا الخلق أو الخطيئة فيعزونها إلى حرية الإنسان و يحاولون التوفيق بين هذه الحرية و بين القدر والضرورة بقولهم : إن الظروف الخارجية أي مناسبات أفعالنا محتومة ولكنها ليست محتِمة بذاتها ، فإِن أفراداً مختلفين خلقاً إِن وجدوا في نفس الظروف لم يأتوا نفس الأفعال . فالظروف تحرك الإنسان وخلقه يعين سيرته . أجل إن الخلق من فعل القدر ، وكل ما نأتيه متضمن في القدر ، ولكن القدر لا يستتبع القعود والتواكل ، فنحن من جهـة نعلم أن الظروف الخارجية غير محتمة للفعل ومن جهة أخرى نحن نجهل العلة التي تحتم الفعل ، فالفعل بالإضافة إلينا غير محتوم ولنا أن نعمل كأننا أحرار .

### • **٩** - الأخلاق :

 الطبيعة إلى غاياتها عفواً دون تصور ولا شعور فى الجماد والنبات ، و بالغريزة مع تصور وشعور في الحيوان ، وتتخذ في الإنسان طريقاً آخر هو العقل أكل الطرق لتحقيق أسمى الغايات . فوظيفة الإنسان أن يستكشف في نفسه العقل الطبيعي وأن يترجم عنه بأفعاله أى أن يحيى وفق الطبيعة والعقل . وقد وهبتنا الطبيعة حب البقاء ميلاً أساسيًا يهدينا إلى التمييز بين ما هو موافق لهـا وما هو مضاد ، فنحن نطلب ما ينفعنا ونجتنب ما يضرنا بالطبع عملاً بهـــذا الميل الأولى . ومن الخطأ القول مع الأبيقوريين أن الميــل الأولى منصرف إلى اللذة فما اللذة إلا عرض ينشأ حين محصل الكائن على ما يوافق طبيعته و يستبقى كيانه . و إلى جانب هذا الميل العام وهبتنا الطبيعة ميولاً خاصة كلها طيبة وموضوعاتها موافقة للطبيعة . وبالعقل يدرك الإنسان الحكيم أنه جزء من الطبيعة الكاية ، وأن حبه للبقاء متصل بإرادة الطبيعة الكاية أن تبقى وتابع لها . فيضع الحكمة والخير بمعنى الكلمة في مطابقـة إرادته للإرادة الكاية ، ويعتبر الموضوعات الخارجية منافع وأضدادها مضار ، ولا يراها جديرة بأن تسمى خيرات وشروراً . فإن هاته الموضوعات أشياء جزئية متعلقة بالطبيعة الجزئية التي تشتهيها ونسبية إليها. أما الإرادة الصالحة فشيء مطلق كالإرادة الكلية ومدرك بالعقل، وهاتان صفتان تميزان الخير مما عداه . والخير مغاير بالكيف الموضوعات الجزئية لا بالكم فلا ينال بجمع بعضها إلى بعض أو بزيادتها إلى نهاياتها القصوى ، وهو ممدوح لذاته ، وهي لا تمدح مستقلة عنه ، وقد تعرض للحكيم ظروف تصرفه عنها دون

أن تجمله مذموماً . والخير الفضيلة ، فليس للفضيلة موضوع خارجي تتوجه إليه ، ولكنها تنتهى عند نفسها وتقوم في إرادة المطابقة مع الطبيعة . وليست تقاس قيمتها بغاية تحققها ولكنها هي الغاية تشتهي لذاتها . فهي كاملة منذ البداية تامة في جميع أجزائها ، وما هذه الأجزاء سوى وجهات لها مختلفة باختلاف الأحوال: الشجاعة هي الحكمة فما يجب احتماله ، والعفة هي الحكمة في اختيار الأشياء ، والعدالة هي الحكمة في توزيع الحقوق . فالحكيم أو الإنسان الكامل هو الذي يعلم أن كل شيء في الطبيعة إنما يقع بالعقل الكلي أو بالإِرادة الإِلْهَية أو بالقدر، فيعتبر ميوله وظائف لتحقيق هذه الإِرادة الكاية ، و يقبل مفاعيل القدر طوعاً . — ولكن أليس القول بالقدر من ناحية وحصر الخير في الإرادة من ناحية أخرى يزهدان الإنسان في كل عمل وينتهيان به إلى الجمود إذ تتساوى عنده الأشياء فلا يقوم لديه سبب لاختيار بعضها دون بعض ؟ كلا فإن القدر مغيب عناكما أسلفنا ، والموضوعات الخارجية ، و إن لم تكن خيرات وشرورا بالذات ، إلا أنها مادة الإرادة ، ولولاها لبقيت الإرادة قوة صرفة ولم تخرج إلى الفعل ولم تحقق الخير، وهي إنما تفعل بالاختيار بينها. فالإنسان الكامل يعتبر الموضوعات المطابقة للطبيعة جديرة بالاختيار ، والموضوعات المضادة لها منبوذة ، دونأن يتعلق بموضوع دون آخر ، ودون أن يريد موضوعاً ما كما يريد الخير ، فإذا ابتلى بمرض أو أصابته مصيبة آثر ذلك لعلمه أنه مقدر عليـه ، فيتوفر له الخير الحقيقي في كل حال . اللهم إلا إذا نزلت به فوادح لا تطاق ، فله حينئذ أن ينتحر و يتخلص من حياة لا يخاف ولا يرجو ولا يأسف ولا يندم ، بل يرتفع بنفسه فوق كل شيء و يحتفظ بحريته وينعم بفضيلته .

وأدنى من الإنسان الكامل مرتبة إنسان ناقص يعلم وظائفه وحدودها

ولـكنه لا يرتقي بعقله و إرادته إلى الطبيعة الـكاية ، فلا يرى فى الوظائف توابع لإرادته بل يعتبرها واجبات مفروضة ويؤديها على هذا الاعتبار واحدة بعدأخرى متفرقة لا تجمعها فكرة الطبيعة الكلية ، فتظل أفعاله من جنس موضوعاتها لاخيراً ولا شراً ، ينقصها لكي تصير خيراً وفضـيلة أن تصدر عن العقل المطابق للعقل الكلى ولأجل هذه المطابقة . والنقصان على درجات : درجة دنيا الإنسان فيها برىء من معظم النقائص لا منها جميعاً ، ودرجة تالية الإنسان فيها برىء من جميع الأهواء ولكنه عرضة للسقوط فيها ، ودرجة ثالثة وأخيرة الإنسان فيها آمن خطر السقوط ولا يفتقر ليكون حكياً لغير الشعور بالحكمة . ولكنه ناقص ما دام لم يبلغ إلى هذا الشعور وفى أية درجة كان ، مثله مثل الغريق فإنه مختنق سواء أكان في قاع الماء أو قريباً من السطح ، أو مثل الرامي فإنه مخطئ سواء أجاء سهمه قريباً من الهدف أو بعيداً منه . ذلك بأن الحكمة شيء غير منقسم لا يحتمل التدرج ، هي استقامة الإرادة إما أن توجد أو لا توجد كما أن الخط إما مستقيم أو منحن ولا وسط .

ح — ويليه الإنسان الشرير أو الضال عابت عنه فكرة الطبيعة الكليه وانحرفت ميوله عن استقامتها الأولى فاتخذ نفسه مركزاً للوجود وعارض الخير الكلى بأشباح من الخيرات الجزئية أو المنافع وحصر سعادته فيها فتعرض لشتى الهموم والآلام . أفعاله مناقضة للحكمة كل المناقضة ، كلها عصيان للعقل وللطبيعة فكلها متساوية ليس بينها خفيف وثقيل إلا من جهة أن منها ما يتضمن معاصى أكثر من غيره فيعد أثقل ، كقتل الأب مثلاً فإنه يتضمن إزهاق النفس والغدر ونكران الجميل . وتتفاوت العقو بات بهذا الاعتبار . وتنحرف الميول باتخاذ اللذة الناشئة عن إرضائها غرضاً وغاية ، وتساعد البيئة على ذلك بما تفرض على الأطفال من عادات لاتقاء البرد والجوع والألم على أنواعه فتقنعهم بأن كل ألم شر،

و بإشادتها طوال مدة تر بيتهم باللذة والمال والكرامة بلسان الأهل والمرضعات والمعلمين والشعراء والفنانين . فتنقلب الميول انفعالات وأهواء أى ميولاً مسرفة مضادة للعقل تزعج النفس وتحول دون الفضيلة والسعادة . وليس الانفعال أو الهوى الإحساس اللاذ أو المؤلم الحادث في النفس عن الأشياء ، والكنه قبول النفس لهذا الإحساس . والفرق بينهما كالفرق بين الألم والحزن أو بين اللذة والغبطة فإِن الحزن والغبطة موقفان للإِنسان بما هو عاقل بإِزاء الأَلْم واللَّذة اللَّذان هما حالان له بمـا هو حاس . فالانفعال صادر عن رضي النفس أو نفورها بإزاء إحساس ما أو حدث ما أى أنه حكم : مثال ذلك ليس حكمنا بأن « موت الصديق مصيبة » هو الذي يحرك النفس بل الحكم بأنه « من اللازم أو اللائق أن محزن لهـذه المصيبة » محيث إذا أردنا أن نستبعد الحزن وجب أن نستبعد هذا الحكم لا الحكم الأول، وقس على ذلك سائر الانفعالات. فالانفعالات مخالفة للطبيعة وللعقل من هذه الناحية ومن ناحية المبالغة فيها واضطراب النفس بها . وهي جميعاً رديئة يجب استئصالها . وهي أمعن في عدم المعقولية فإِن زيادتها ونقصانها مستقلان عن الحكم إلى حد ما ، إذ نرى الحزن مثلاً أشد عند قرب العهد بالحكم منه بعد تقادمه . وقد ينمو الانفعال ويرسخ فيصير مرضاً في النفس يتعذر علاجه وهــذه أدنى الدركات . — فالرواقيون يعودون إِلى رأى سقراط أن الفضيلة علم والرذيلة جهل، و يقولون إن الانفعال صادر عن قوة غير عاقلة أو أنه العقل يصير غير عاقل بتراخى النفس وجريها مع الميل المسرف والحكم الكاذب. ولكن كيف يمكن مثل هذا الحكم وكل ما في الطبيعة صادر عن العقل الكلى صدوراً ضروريا ؟ . . .

و — إذا انحصر الحير فى الإرادة وكانت الأشياء لا خيراً ولا شرًا نتج أن الأخلاق والقوانين المختلفة بين الشعوب عرفية بحتة كما كان يقول السوفسطائيون والكلبيون . أما الاجتماع فى حد ذاته فمطابق للطبيعة صادر عن الأسرة ، وهى

جماعة طبيعية ، بامتداد التعاطف إلى خارج نطاقها خلافاً لما يقول أبيقوروس . ولا ينبغى أن يقف هذا التعاطف عند حد ، ولا أن يتفرق الناس مدناً وشعو باً لكل منها عصبيته وقانونه ، فإنهم جميعاً إخوة ليس بينهم أسياد وعبيد ، وهم جميعاً مواطنون من حيث أنهم متفقون فى الماهية وموجودون فى طبيعة واحدة هى أمهم وقانونهم . فوطن الحكيم الدنيا بأسرها — وما أبعدنا عن أفلاطون وأرسطو! — ويقوم الحكيم بجميع وظائف المواطن ، مخلاف ما يريده الأبيقوريون ، فيؤسس أسرة ويعنى بالسياسة . ولكنه لا يثور على النظام القائم ولا يحاول تحقيق مدينة مثلى بل يعتبر النظم السياسية سواء و يجتهد فى حسن التصرف بها .

ه — ولقد كانت الرواقية مدرسة فضيلة وشمم وشجاعة و إن لم يخلُ أصحابها من العُجب وحب الظهور يذهبان ببعضهم أحياناً إلى حد الانتحار إظهاراً لشجاعتهم وفضيلتهم ، مع أن مبادئهم تستوجب إنكار الانتحار واعتباره مناقضاً لحب البقاء وثورة على الطبيعة الكلية التي وهبتنا ذلك الميل الأساسي . وعرفت المدرسة عصراً ثانياً هو « الرواقية المتوسطة » فى القرنين الثانى والأول قبل الميلاد أهم رجاله أسيو يون كذلك من طرسوس وسلوقية وصيدا ، خالف بعضهم الزعماء الأولين في مسائل ثانو ية . ثم عصراً أخيراً رومانيًّا هو « الرواقية الجديدة » في أيام القياصرة ، أشهر أسمائه سنيكا وأبيقتاتوس والإمبراطور مرقس أوراليوس ، وهم الرواقيون الوحيدون الذين وصلت كتبهم إلينا كاملة ، وهي متأخرة أر بعة قرون على تأسيس المدرســة . و بعد ذلك لم تعدم المدرسة أتباعاً متفرقين ، وُنحن نجد في رسائل إخوان الصفاء كثيراً من الآراء الرواقية في وحدة الطبيعة وفى القدر والحرية والأخلاق والتنجيم . ونحن نرى أن مذهب أسبينوزا ما هو إلا المذهب الرواق في ثوب ديكارتي ، وأن الأخلاق عند كَنْط هي الأخلاق الرواقية .

# *الفصل ارا بع* الشكاك

# ٩١ — الشك الخلق : بيرون :

ا - ليس الشك جديداً في الفلسفة اليونانية ، فقديماً اتهم بارمنيدس الموفة الحسية ، وأنهم أتباع هرقليطس المعرفة العقلية ، وأتخذ السوفسطائيون من تباين المذاهب والأخلاق والعادات ذريعة قوية للشك . ولكنا الآن بإزاء شك جديد له أسبابه ومميزاته : فقد ازداد عدد المذاهب واشتد تعارضها ، وفتح الإسكندر بلاداً رأى فيها اليونان ألواناً من العادات والأخلاق ، ولما قضى وتمزق ملكه وراح اليونان يتقاتلون كان من جراء انحطاطهم السياسي تخاذل الهمم وتعاظم حاجة العقلاء للراحة ، فقامت إلى جانب المدارس القديمة النظرية مدارس توجهت إلى طلب الطمأنينة والسعادة أولاً وقبل كل شيء على ما رأينا . وكانت منها المدرسة الشكية . لم يكن الشاك في هذا الدور نافياً متهكماً كالسوفسطائي ولكنه رجل مغلوب على أمره فَقدَ الإيمان بالحق والخير في بيئة تبلبات فيهما الأفكار وفسدت الأخلاق إلى حد بعيد فانعزل في نفسه لا يوجب ولا ينفي و إنما يقول : لا أدرى . ولم يكن كالسوفسطائي منهوًّا بفنه طالباً للمال ، ولكنه كان جادًّا معرضاً عن متاع الدنيا ، أقرب في أخلاقه إلى الرواقية منه إلى الأبيقورية . ولم يكن هداماً مثله ، ولكنه كان يرى في الإخلاد إلى التقاليد والعقائد الشــعبية وسيلة إلى الراحة والاطمئنان . وكان السوفسطائيون مبتدئين يحاجون بلا ترتيب ولا منهج ، أما الشكاك فأناس انتفعوا بتقدم الفكر اليوناني فأتقنوا المحـاجة على

أصولها وأبلغوا الشك أشده وأقاموه مذهباً بين المذاهب .

ب — و إمامهم بيرون (٣٦٥ — ٢٧٥ ) المعروف بأنه صاحب مذهب اللاأدرية ، المنكر للعلم ولليقين . وُلد في إيليس ، وتتلمذ لأحد الميغاريين وعرف أحد أتباع ديموقر يطس ، ورافق و إياه حملة الإسكندر على الشرق ، فرأى « فقراء » الهنود وأعجب بما كانوا يبدون من عدم مبالاة بالحياة وثبات في الآلام . و بعد وفاة الإسكندر عاد إلى وطنه ، قضى فيه حياة هادئة بسيطة ، وكان موضع إجلال مواطنيه ، عينوه كاهناً أعظم وأقاموا له تمثالاً بعد موته . ح — لم يدوّن آراءه و إنما ذكرها تلاميذه . و يرجع ما بقي لنا مرز أقوالهم إلى ما يأتى : كل قضية فهى تحتمل قولين و يمكن إيجابها وسليها بقوة متعادلة . فالحكمة في العدول عن الإيجاب والسلب والامتناع عن الجدل والوقوف عند الظواهر . ( فإن الشك لا يتناول الظواهر وهي بينة في النفس ولكنه يتناول الأشياء في أنفسها ، والشاك يقر أن الشيء الفلاني يبدو له أبيض ، وأن المسل يبدو لذوقه حلواً ، وأن النار تحرق ؛ ولكنه يمتنع عن الحركم بأن الشيء أبيض وأن العســل حلو وأن من طبيعة النار أن تحرق). وعلى ذلك ليس هناك خير وشر بالذات ، وكل ما هنالك عرف واصطلاح يشير عليهما الناس. الشيء الواحد تارة يكون خيراً وتارة شرًّا ، وكل شيء فهو زائل الخير والشرعلي السواء . فالناس يخطئون إذ يتوهمون سعادتهم وشقاءهم في الأشياء أنفسها ويعتمدون عليها كأنها باقية . أما إذا اقتنعوا أن الأشياء زائلة والأحوال متقلبة انتغى تصديقهم بها وانعدم ميلهم إليها أو جزعهم منها ، ونعموا بالطمأنينة أي السعادة مهما تكن الظروف. — و يلوح أن أقواله كانت من هذا الطراز الأخير ، وأن الشك عنده كان خلقيًّا أكثر منه منطقيًّا ، وكان موجهاً لقيمة الأشياء بالإضافة إلى السعادة لا إلى قيمة المعرفة فى ذاتها ، ولم يذكر عنه أنه اشتغل بالمنطق والعلم الطبيعي وعنى بالرد على أصحابهما كما سيفعل المنتمون إليه في عهد متأخر .

٩٢ — الأكاديمية الجديدة أومذهب الاحتمال. أرقاسيلاس وقرنيادس.

 ا حبل هذا العهد و إلى جانب تلاميذ بيرون نجد الشك في مدرسة كانت. تظن أبعد المدارس عنه هي مدرسة أفلاطون. وأول من قال به من رجالها أرقاسيلاس ( ٣١٦ – ٢٤١ ) ونهجت المدرسة نهجه إلى منتصف القرن الأول قبل الميلاد فعرفت لهذا العهد بالأكاديمية الجديدة . ولد أرقاسيلاس في إيولية. وجاء أثينا فاستمع إلى ثاوفراسطس ثم اختلف إلى الأكاديمية و بقي فيها وترأسها من سنة ٢٦٨ إلى وفاته . وكان على جانب عظيم من البراعة الخطابية والمقدرة. الجدلية فتقاطرت عليه جماهير التلاميذ . وقد كان يناقش ولا يكتب لأنه أراد أن يعود إلى منهج سقراط في الجدل وتصنع الجهــل أو إلى منهج أفلاطون الذي كان من عادته أن يناقش القولين المتناقضين فى قضية واحدة وأن يستعمل صيغاً شكية مثل « يلوح وقد يكون » وما إلى ذلك . — وجه همه إلى منازلة زينون. وأصحابه وزعنعة ثقتهم باليقين فهاجم نظرية « الفكرة الحقيقية » فأنكر أولا أن يقع التصديق على فكرة وهو إنما يقع على قضية ؛ وقال ثانياً إن لدينا تصورات. قوية وانحة ليست حادثة عن شيء كما يتبين من أخطاء الحواس وخيالات المنام وأوهام السكر والجنون ، فليس لدينا وسيلة للتمييز بين الفكرة الحقيقية وغير الحقيقية وليس هناك علامة للحقيقة. و إذا كانت التصورات سواء كانت الحكمة: فى تعليق الحكم على الشيء فى ذاته . غير أن من الأراء ما يبدو معقولاً ومن الأفعال ما يبدو مستقيما ، هي تلك التي يمكن الدفاع عنها بعد استعراض الحجج المؤيدة لها والمعارضة ، دون أن يؤخذ هذا الدفاع برهاناً على مطابقتها لحقيقة ممتنعة: الإدراك . فأرقاسيلاس كان احتماليًّا أو مرجحاً يعتقد بالعقل في هذه الحدود.

فيختلف من هذه الناحية عن بيرون وتلاميذه الذين كانوا يخضعون للمادة والقانون المرعى خضوعاً أعمى ، و يحتفظ بشيء من سقراط وأفلاطون .

س - وتوالى على المدرسة زعماء ثلاثة نحوا هذا المنحى ولم يزيدوا شيئاً . وجاء بعدهم قرنيادس ( ٢١٤ – ١٢٨ ) . نشأ فى قورينا ودخل الأكاديمية ثم صار زعيمها قبل سنة ١٥٦ إلى وفاته . وثما يذكر عنه أن أثينا كانت قد خربت مدينة أوربة فقضى عليها مجلس الشيوخ الرومانى بغرامة - وكان قد صار الحكم بين المدن اليونانية بعد فتح اليونان سنة ١٤٦ – فأوفد الأثينيون إلى روما سفراء ثلاثة يدافعون عن قضيتهم اختاروهم من ثلاث مدارس فلسفية : واحد رواقى وآخر أرسطوطالى وثالث أكاديمى هو قرنيادس ، فكان لخطبهم تأثير كبير فى المجلس وفى الجمهور . وخطب هو الجمهور يومين متواليين أورد فى اليوم الأول الحجج المؤيدة للأخلاق ، وفى اليوم الثانى الحجج المعارضة ، فكان إعجاب المقوم بالخطبة الثانية أعظم ، وخافت السلطة على المقائد الموروثة ، فطلبت إليه أن يبرح المدينة .

ح - لم يكتب ولكنه جادل . جادل الرواقيين على الخصوص وأنكر أن تكون هناك علامة للحقيقة . نقد الحواس والعقل والعرف ، وقال بالاحتمال والترجيح ، ووضع لذلك ثلاثة شروط . الأول : الانتباه ، فكل ما انتبهنا إليه من التصورات و بدا واضحاً قويًّا صدقناه مع الاحتفاظ برأينا أنه قد يكون كاذباً أى اعتبرناه محتملاً . الشرط الثاني : عدم تناقض التصورات ، مثال ذلك إذا أبصرت شخصاً فإني أبصر وجهه وقامته ولونه وحركاته وثيابه والأشياء المحيطة به ، فإذا اجتمعت هذه كلها صدقت الرؤية أي اعتبرتها محتملة ، أما إن غاب بعضها فقد وجب على الحذر . الشرط الثالث : امتحات التصورات في جميع بعضها فقد وجب على الحذر . الشرط الثالث : امتحات التصورات في جميع تفاصيلها ، مثال ذلك إذا أبصرت حبلاً وظننته ثعباناً فإني أضر به بالعصا فأعلم ما هو .

بهذه الشروط نستطيع أن نطمئن إلى التصور ، ولكنها لا تخولنا الحق فى الحكم على الشيء فى ذاته . هى محك للتصور فقط ، والاحتمال المستند إليها معادل عمليًا للحقيقة الممتنعة الإدراك .

### **٩٣** — الشك الجدلى : أناسيداموس وأغريبا

ا — وتوالى تلاميذ بيرون من جهتهم يحاكون أستاذهم إلى أن قام أناسيداموس فوضع المذهب وضعاً عليًّا ودعمه بالحجج. ولسنا ندرى زمانه بالضبط فإنه يتراوح بين أوائل القرن الأول قبل الميلاد وأواخر القرن الأول بعده. وكل ما يقال عنه أنه علم بالإسكندرية فى وقت غير معين ، وتذكر له كتب لم تصل إلينا. أما آراؤه فمروية فى الكتب القديمة وتلخص فيا يلى: انتمى صراحة إلى بيرون ، وميز الشكاك من الأكاديميين بأن هؤلاء يقولون أن لا شيء محقق ثم يفرقون بين المحتمل وغير المحتمل والحير والشر والحكمة والحماقة فيقمون فى التناقض ؛ أما الشكاك فلا يوجبون ولا يسلبون أصلاً. وأورد حججاً عشراً لتبرير تعليق الحكم فى المحسوسات وثلاث حجج ضد العلم.

س — وهذه هي الحجج العشر جمعها من قدماء الفلاسفة ومن الأكاديمية الجديدة: الأولى أن اختلف الأعضاء الحاسة في الحيوان والإنسان أيستتبع أن لكل نوع إحساساته الخاصة؛ فالرؤية مثلاً تختلف باختلاف تركيب العين، ويختلف اللمس باختلاف جلد الحيوان فإن منه المغطى بصدف أو ريش أو قشر أو شعر، ويختلف الذوق باختلاف رطوبة اللسان ويبوسته. وإذن فلنا أن نقول عن الشيء المدرك بالحواس إنه يبدو لنا كذا لا أنه كذا في ذاته، إذ لا يسوغ لنا أن نفرض أن إحساساتنا أصدق من إحساسات الحيوان. — للحجة الثانية أن اختلاف الناس جسماً ونفساً يستتبع اختلاف إحساساتهم

وأحكامهم فكيف الاختيار ؟ هل ترجع للأغلبية ؟ ولكن التحربة لا يمكن أن تتناول الناس جميعاً ، ثم إن الأُغلبية تختلف بين بلد و بلد و بين عصر وعصر فيتعين العدول عن الاختيار والامتناع عن الحكم . — الحجة الثالثــةُ أن الحواس تتعارض بإزاء الشيء الواحد ؛ فالبصر يدرك بروزاً في الصورة واللمس يدركها مسطحة ، والرائحة اللذيذة للشم مؤذية للذوق ، وماء المطر مفيد للمين ضار للرئة . ومن يدرينا ؟ لعل تباين الإدرا كات الحسية ناشيء من تباين حواسيناً . و إذن فنحن هنا أيضاً ندرك الظواهر لا الحقائق . - الحجة الرابعة أن إدراكات الحس الواحد تختلف باختلاف الظروف من سن وصحة ومرض ونوم ويقظة وانفعال وهدوء وغير ذلك ؛ فمثلاً العسل يبدو مرًّا في الحبي وتبدو الأشياء صفراء للمصاب باليرقان . و إن قيل إن مثل هذه الحالات مرضى استثنائي أجاب الشكاك: وكيف نعلم أن الصحة ليست ظرفاً بغير الظواهر؟ -الحجة الخامسة أن الأشياء تبدو لنا باختلاف على حسب المسافات والأمكنة والأوضاع ؛ فالسفينة البعيدة تبدو صغيرة ثابتة فإذا ما اقتر بت أو اقتر بنا منهـــا بدت كبيرة متحركة ، والبرج المربع يبدو مستديراً عن بعد ، وتبدو العصا منكسرة في الماء مستقيمة خارجه ، وضوء المصباح يبدو ضئيلاً في الشمس ساطعاً في الظلام ، و إذا نظرنا إلى صورة عن بعد رأينا فيها بروزاً فإذا نظرنا إليها عن قرب بدت مسطحة ، وعنق الحمام يختلف تلوينه باختلاف حركته : فكيف السبيل إلى معرفة الأشياء بغض النظر عن المكان الذي تشغله والأوضاع التي تتخذها والمسافات التي تفصلنا عنها ؟ — الحجة السادســة أن الأشياء تُبَدُّو لنا باختلاف على حسب ما تمتزج به أو تتحد به من هواء أو حرارة أو ضوء أو برد أو حركة ؛ فلون الوجه يختلف في الحروفي البرد ، و يختلف الصـوت في الهواء اللطيف وفي الهواء الكثيف ، و يختلف لون الأرجوان في ضوء الشـمس

وفي ضوء المصباح ، ونحن لا ندرك الأشياء إلا بواسطة أعضاء الحواس ، وامتزاجها بالأعضاء يفسد الإدراك كما رأينا في الحجة الرابعة ، فكيف السبيل إلى إدراك الشيء في نفسه مع استحالة فصله عما يحيط به ؟ — الحجة السابعة أن الأشـياء تبدو لنا باختلاف على حسب الكمية ، فمثلاً قرن المعزى يبدو أسـود بينها قشوره تبدو بيضاء ، وحبة الرمل تبدو خشـنة بينما كومة الرمل تبدو رخوة ، والنبيذ يقوينا إِذَا تَعَاطَيْنَاهُ بَاعْتُدَالُ وَيُضْعَفْنَا إِذَا أُسْرِفْنَا . — الحَجَّةُ الثَّامِنَةُ أَنْ كُلُّ شيء نسى بالْإِضافة إلى الأشياء المدرَكة و إلى الشخص المدرك ؛ فالشيء ليسَ إلى اليمين أو اليسار إلى أعلا أو أسفل بنفسه بل بالنسبة إلى شيء آخر، وكذلك الكبير والصغير والأب والابن، فليس شيء مدرَكاً في نفسه . — الحجة التاسعة أن الأشياء تبدو لنا باختلاف على حسب المألوف والنادر ؟ فالنجم المذنب يدهشنا لندرته ، ولولا أنا نرى الشمس كل يوم لكانت تبدو محيفة ، فليست صفات الأشياء هي علة أحكامنا عليها بلكثرة ورودها أو ندرته . -الحجة الماشرة اختلاف العادات والقوانين والآراء ؛ فالمصريون يحنطون الموتى والرومان يحرقونهم و بعض الشعوب يلقيهم في المستنقعات ، و يجيز الفرس زواج الأبناء من أمهاتهم و يجيز المصريون زواج الإخوة من أخواتهم و يحظر القانون اليوناني كل ذلك . واختلافات الأديان ومذاهب الفلاسفة وقصص الشمراء معلومة للجميع . و إذن فكل ما نستطيع أن نقوله هو أن الناس رأوا أو يرون كذا أوكذا أي ما بدا أو يبدو لهم حقا لا الحق في ذاته . - وهـذه الحجج أنواع يمكن ردها إلى واحدة هي حجة النسبية نعتبرها جنساً عالياً تحته أجناس ثلاثة : جنس خاص بالشخص المدرك يشمل الحجج الأربع الأولى ، وجنس خاص بالموضوع المدرك يشمل الحجتين السابعة والعاشرة ، وجنس خاص بالشخص والموضوع جميعاً يشمل الخامسة والسادسة والثامنة والتاسعة .

ح — ونقده للعلم يعتبر أثره الخاص في المذهب ، وكان لا بد من هذا النقِد ليتم له قوله بتعليق الحكم . وتعريف العلم أنه معرفة العلل بالظواهر ، فله حجة تبطل المعرفة بمعنى أنها معرفة الحقيقة ، وأخرى تنقد العلية ، وثالثة تنفي إمكان التأدى من الظواهر إلى العلل: فالحجة الأولى تقول إن وجدت الحقيقة فهي لَا تَخَلُو أَنْ تَكُونَ إِمَا مُحْسُوسَةً و إِمَا مُعَقُولَةً ، واكنبها ليست محسوسة لأن كل ما هو محسوس فهو مدرك بالحس وليست الحقيقة مدركة بالحس لأن الإحساس بذاته خلو من البرهان وليس عكن إدراك الحقيقة دون برهان فليست الحقيقة محسوسة . وهي ليست معقولة و إلا لم يكن شيء محسوس حقيقيا وهذا باطل . -الحجة الثانية : لا يستطيع الجسم أن يحدث جسماً إذ يستحيل أن يحدث شيء شيئًا لم يكن موجودًا وأن يصير الواحد اثنين ، ولا يستطيع اللاجسمي أن يحدَّثَ لا جسميا وذلك لنفس السبب ولسبب آخر هو أن الفعــل والانفعال يقتضيان التماس واللاجسمي منره عن التماس فلا يفعل ولا ينفعل ، ولا يستطيع الجسم أن يحدث لاجسميا ولا اللاجسمي أن يحدث جساً لأن الجسم لا يحتوى طبيعة اللاجسمى واللاجسمى لا يحتوى طبيعة الجسم فالعلية ممتنعة . - الحجة الثالثة : يذهب الناس عامتهم وخاصتهم إلى أن الظواهر علامات العلل الخفية ، ولكن الظواهر أو العلامات تظهر واحدة للجميع ولا يفسرونها على نحو واحد ، مثـل أعراض. الأمراض تظهر للأطباء و يختلفون في تأو يلها ، والاختلافات كثيرة من هذا القبيل فى جميع فروع المعرفة ، فالعلم ممتنع .

وكان لأىاسيداموس أتباع لم يحفظ التاريخ شيئاً عنهم فلا تفيدنا أسماؤهم. واحد فقط نعلم أقواله ونجهل زمانه وأحواله هو أغريبا يوضع فى القرن الأول أو الثانى للميلاد. له خمس حجج: الأولى تناقض الفلاسفة فما بينهم وفيما بينهم و بين العامة. — الثانية نسبية أحكامنا إلينا أو بعضها إلى بعض.

وفي هاتين الحجتين تدخل حجج أناسيداموس العشر . — الحجة الثالثة التداعي إلى غير نهاية في البرهان بمعنى أن كل قضية فهي تتطاب برهاناً وهكذا إلى ما لا نهاية بحيث لايتم برهان أبداً . — الحجة الرابعة أن المبادئ التي يعتمد عليها أصحاب اليقين لتفادي التسلسل في البرهان فروض غير مبرهنة فهي ليست أبين من نقائضها . الحجة الحامسة إذا أردنا تفادي التسلسل فايس لدينا سوى البرهان الدوري الذي يقم المقدمة على النتيجة والنتيجة على المقدمة فالبرهان ثمتنع على كل حال . — والحجتان الأولى والثانية خاصتان بمادة المعرفة أو بالمعرفة الحسية ، والحجج الثلاث الباقية خاصة بصورة المعرفة أو بأصول المعرفة العقلية . والقسم الأول يرمى إلى أن اليقين لا يمكن أن يوجد . اليقين غير موجود بالفعل ، والقسم الثاني يرمى إلى أن اليقين لا يمكن أن يوجد .

## ٩٤ — الشك التجريبي: سكستوس

ا — ونشأت طائفة من الأطباء اعتنقوا الشك أو طائفة من الشكاك احترفوا الطب. أخذوا بالموقف الهادم السلبي الذي هو تراث سلفائهم وزادوا عليه موقفاً إيجابيا أوحت به صناعتهم هو عبارة عن تنظيم التجربة بالتجربة نفسها دون التجاء إلى العقل أو حكم على حقائق الأشياء ، فأقاموا الفن بديلاً من العلم وعرفوا الذلك بالتجريبيين . أشهرهم سكستوس أمبيريقوس أى التجريبي نكاد لا نعرف شيئاً عن حياته ، عاش في القرن الثاني للميلاد على ما تذكر بعض الروايات ، أو في القرن الثالث على ما جاء في روايات أخرى . له كتب هي موسوعة المذهب الشكي فيها أخبار الشكاك وحججهم ، وقد وصات إلينا منها ثلائة : واحد يدعى الحجج البيرونية وهو موجز المذهب ، وآخر عنوانه الرد على الفلاسفة ، والثالث في الرد على العلماء .

ب - والقسم السلبي في كتبه تكرار لما سُبق إليه من أقوال الشك

موزعة على ثلاثة أقسام: ضد المناطقة وضد الطبيعيين وضد الخلقيين. وهو ينبه إلى أن دحض أصحاب اليقين لا يعني البرهان على أنهم مخطئون ( فإن مثل هذا البرهان حكم موجب ) ولكنه يعني أنهم غير محقين أو بالأحرى أنه يمكن دائماً معارضة أقاو يلهم بأقاو يل معادلة لها قوة . ومما يذكر من حججه ضد المناطقة نقده للقياس والاستقراء ، فهو يقول عن القياس : إن المقدمة الكبرى « كل إنسان فهو حيوان » لم يقلها القائل إلا لعلمه أن سقراط وأفلاطون وديون هم أناسي وحيوانات في آن واحد ، فإذا أضاف قوله « وسقراط إنسان إذن فسقراط حيوان » كان هذا منه مصادرة على المطلوب الأول لأن القضية الكبرى الكاية لا تكون صادقة إلا إِذَا كَانَتُ النَّتيجة معلومة من قبل (٥٠ ب). — ويقول عن الاستقراء إنه إذا لم يتناول سوى بعض الجزئيات كانت نتيجته الكلية غير منطقية لعدم جواز الانتقال من البعض إلى الكل ، ولا يمكن أن يتناول جميع الجزئيات لأن عددها غير متناه ، فالاستقراء تامًّا كان أو ناقصاً ممتنع (٥٠ و)، والبرهان بنوعيه (قياس واستقراء) ممتنع.

ح — أما القسم الإيجابى فلم يعرضه صراحة ولكنه ظاهر من عباراته فهو يقول: «لسنا نريد معارضة الرأى العام ولا الوقوف جامدين بإزاء الحياة » ويدل على وسيلة تجريبية خلو من كل فلسفة وكافية للحياة وهى ترجع إلى ثلاثة أمور: (١) الشاك يتبع الطبيعة فيأ كل عند الجوع ويشرب عند العطش ويلبى سائر الحاجات الطبيعية كما يفعل كافة الناس. (٢) والشاك يتبع القوانين والعادات لأنها مفروضة عليه. (٣) والشاك يدرك الظواهر وترابطها فيكتسب تجربة تؤدى به عفواً إلى توقع بعضها عند حدوث بعض ، وكلذلك بناء على ملاحظات كثيرة شخصية أو متواترة ، فيحصل بذلك على الفن أى على جملة نتائج الملاحظات في موضوع ما ، فيأخذ بهذه النتائج غفلاً مما يعتمد عليه أصحاب اليقين من مبادى: موضوع ما ، فيأخذ بهذه النتائج غفلاً مما يعتمد عليه أصحاب اليقين من مبادى:

كلية و يتوقع المستقبل بناء عليها بالعادة دون أن يكون لهذا التوقع أساس فى الحقيقة أو مبرر فى عقله ؛ فيتعلم القراءة والكتابة دون التفات إلى فقه اللغة ، و يتعلم الحكلام دون التعرض لعلم البيان ، و يستخدم العدد دون الخوض فى علم الحساب ، و ينبى بالمطر والصحو والزلازل بناء على الملاحظة الصرفة دون نظر إلى علم الفلك أو علم التنجيم ، و يطبب دون ادعاء معرفة ماهيات الأمراض وتعيين عللها .

و حومعني هـذا أن اليأس من البلوغ إلى العلم يرد الشاك إلى موقف الرجل الساذج مع هــذا الفارق وهو أن الساذج لا يُعنى بالبحث عن تفسير الأشياء والشاك يعتقد أن ليس هناك تفسير يبحث عنه أو أن هــذا التفسير ممتنع المنال. ولكن مهما يحرص الشكاك على تعليق الحكم فإن الحياة تضطرهم إلى قبول اليقين ، فإذا قبلوه إلى هذا الحد المتواضع الذي ذكرنا لم يعد هناك مانع من قبوله إلى حد أكبر ، بل إن فطرة العقل تدفعه إلى امتحان أسباب اليقين أيا كان مقداره وتؤدى به إلى الأسباب الأولى التي هي أصول العلم . وما من حجة من حجج الشكاك إلا وهي مردودة ، ولم يكونوا ليغتر وا بها لو أنهم نظروا نظراً جديا في تفنيد أفلاطون وأرسطو دعاوي السوفسطائيين والميغاريين، ولكن الناس كما أنهم لايتعظون بحوادث التاريخ أو ينسونها فكثيراً ما لاينظرون في آراء من تقدمهم ، بحيث أن الفلسفة كالتاريخ تعيد نفسها . ولقد عاد الشك في العصر الحديث فأثر في فكر ديكارت ، وتغلب على فكر هيوم ، وأيقظ كنَّط من «سباته اليقيني» فحمله على اصطناع نوع من اليقين التجريبي ، وقدم استوارت مِل الأركان الأساسية لمنطقه الاستقرائي بما في ذلك نقده للقياس وتلمسه أساساً للاستقراء .

# الفصالنجمس

### الأفلاطونية الجديدة

### ٩٥ — فيلون الإسكندرى:

١ - في القرن الثاني قبل الميلاد نهضت الأفلاطونية في عدة مدن بين أهل الطبقة الراقية . وفي القرن التالي نهضت الفيثاغورية كمدرسة خلقية . واختلطت النزعتان عند كثير من المفكرين وتأثرتا بالديانات الشرقية . وفي القرنين الأول والثابى للميلاد زاد الإقبال على كتب أفلاطون ووضعت عليها الشروح وبالأخص على « تماوس » ، وقام الجدل فما يذكر هذا الـكتاب عن أصل العالم فكانت الكثرة على أن العالم عند أفلاطون قديم ، وكان اليهود والمسيحيون على أنه حادث مصنوع . \_ واتخــذت الأفلاطونية شكلاً جديداً ظاهراً عند فيلون اليهودي الإسكندري . وكانت الإسكندرية قد خلفت أثينا كمركز للفلسفة واكتظت بالعلماء من مصريين و يهود و يونان ورومان. وكانت جاليتها اليهودية غنية زاهرة آخذة بحظ عظيم من الثقافة اليونانية حتى أنها لم تكن تقرأ التوراة إلا في الترجمة اليونانية المعروفة بالسبعينية (١) ، وكانت تعتقد فى معظمها أن الوحى الإلهٰى يشــمل هذه الترجمة أيضاً . وكان فيلون كبير القدر فى قومه . لم 'يضبط تاريخه ، فهو يوضع ما بين سنة ٤٠ قبل الميلاد وســنة ٤٠ بعده . ومما يذكر عنه أنه ذهب في أواخر أيامه في وفد إلى روما يشكو معاملة الحاكم الروماني على مصر لأهل ملته . ولم يكن يعرف العبرانيــة فقرأ التوراة

<sup>(</sup>۱) هى أقدم الترجمات وأشهرها ، قام بها فى القرن الثالث قبل الميلاد بناء على أص بطليموس فيلادلف اثنان وسبعون عالماً من يهود مصر ، وهذا العدد هو أصل التسمية .

باليونانية وشرحها بهذه اللغة . وغرضه أن يبين لليونان أن فى التوراة فلسفة أقدم وأسمى من فلسفتهم . وكان يهود الإسكندرية يشرحونها شرحاً رمزيا كما كان اليونان قد ألفوا أن يشرحوا هوميروس منذ زمر طويل ، فكانوا يصورون التوراة بالإجمال كأنها قصة النفس مع الله ، تدنو منه تعالى أو تبتعد عنه بمقدار ابتعادها عن الجسم أو دنوها منه . وكانوا يؤولون الفصل الأول من سفر التكوين مثلاً بأن الله خلق عقلاً خالصاً ثم صنع على مثال هذا العقل عقلاً أقرب إلى الأرض (آدم) وأعطاه الحس (حواء) معونة ضرورية له ، فطاو ع العقل الحس وانقاد للذة (الحية) وهكذا . .

ب — وفيلون يدمج في شرحه الضخم الآراء الفلسفية المعروفة في عصره مبعثرة من غـير ترتيب ، ولا يعني بتلخيض آرائه وتحـديد معاني ألفاظه ، بل لا يحجم أحياناً كثيرة عن الجمع بين آراء متنافرة ، بحيث يتعذر تصوير فكره. ويستخلص من هذا المزيج بضعة أفكار: الفكرة الأساسية هي فكرة إِلَّهُ مَفَارَقَ لَلْعَالَمُ ، خَالَقَ لَهُ ، مَعْنَى بِهُ وَلَكُنَّهُ مِنَ الْبَعْدُ عَنْ كُلُّ مَا يَدَرُكُهُ الْعَقْلَ بحيث لا نستطيع أن نعلم عنه شيئاً آخر . فـكل ماورد في التوراة من تشبيه يجب أن يؤول بحسب هذا الأعتبار . وفكرة أخرى هي أن العناية ليست مباشرة ولكنها تتخذ وسطاء ، وكذلك لا تبلغ النفس إلى الله إلا بوسطاء . والوسيط الأول هو « اللوغوس » أو الكامة ابن الله نموذج العالم . ويليه الحكمة فرُجل الله أو آدم الأول فالملائكة فنفَس الله وأخيراً « القوات » وهي كثيرة ملائكة وجن نارية أو هوائية تنفذ الأوام الآلهية . وتطهير النفس بالزهد وعلى الأخص بالعبادة الباطنة يصعد بها من وسيط إلى وسيط حتى الوسيط الأعظم أي كلة الله. ويبدأ التطهير والصعود والعودة إلى الله حين يعلم الإنسان بطلان المحسوسات وزوالها ( وفيلون يدلل عليه بحجج أنا سيداموس ) . وغاية النفس البلوغ إلى الله بالذات

والاتحاد به لا الوقوف عند معرفة الله بواسطة العالم (وهـذا حظ الأكثرين) أو معرفة الله بالوسيط (وهذه درجة أرق) . — فإذا ما أردنا أن نتبين ماهية هؤلاء الوسطاء اعترضنا تعدد النصوص وتباينها : فاللوغوس هو تارة الوسيط الذي خلق الله العالم به كما يصنع الفنان بآلة والذي نعرف الله به والذي يشفع لنا عند الله . وهو طوراً ملاك الله المذكور في التوراة أنه ظهر الآباء وأعلن إليهم أوام الله . وهو مرة قانون العالم وقدره على مذهب هرقليطس والرواقيين . ومرة أخرى هو المثال والنموذج الذي خلق الله العالم على حسبه كما يقول أفلاطون . وغير ذلك كثير . أما « القوات » فهو تارة بردها إلى المشل الأفلاطونية وطوراً يتصورها روابط تشد الأشياء وتوحدها على رأى الرواقيين . وحيناً هي درجات صعود النفس إلى الله وحيناً آخر هي صفات الله .

# ٩٦ ﴾ أفلوطين :

ا — من الإسكندرية أيضاً خرج أفلوطين أكبر مجددى الأفلاطونية . ولد في ليقو بوليس من أعمال مصر الوسطى سنة ٢٠٥ ميلادية ، وبتى بها إلى الثامنة والعشرين ، ثم قصد إلى الإسكندرية وتتلمذ لأمونيوس الملقب بساكاس أى الحال لأنه كان حمالاً قبل أن يشتغل بالفلسفة . وأمونيوس هو المؤسس الحقيق للأفلاطونية الجديدة كمذهب فلسفى . نشأ مسيحيًّا ثم ارتد إلى الوثنية اليونانية . ولسنا ندرى عنه شيئاً كثيرا فإنه لم يدون آراءه ، ولم يصلنا تفصيلها . اليونانية . ولسنا ندرى عنه شيئاً كثيرا فإنه لم يدون آراءه ، ولم يصلنا تفصيلها . وظل أفلوطين يأخذ عنه إحدى عشرة سنة . ثم أراد أن يقف على الأفكار وظل أفلوطين يأخذ عنه إحدى عشرة سنة . ثم أراد أن يقف على الأفكار الفارسية والهندية ، فالتحق بالجيش الروماني المجرد على فارس . ولكن هذا الخيش بعد أن طرد الفرس من سوريا انهزم في العراق ، فلجأ أفلوطين إلى أنطاكية

ثم رحل إلى روما سنة ٢٤٥ وأقام بها حتى مماته سنة ٢٧٠ . وكان مجاسه بها حتى مماته سنة ٢٧٠ . وكان مجاسه بها حافلاً بالعلماء وكبار رجال المدينة حتى لقد تتلمذ له الإمبراطور والإمبراطورة لسمو نفسه وعظيم حكمته فى إرشاد مريديه فى الحياة الروحية .

 ولم يشرع في الكتابة إلا حوالي الحسين . كان يكتب أو يملي على عجل ويدع لتلميذه وكاتب سره فورفوريوس مراجعة الأوراق . كتب أربع وخمسين رسالة هي صورة لتعليمه الشفوى ، وكان تعليمه شرحاً على نص لأفلاطون أو لأرسطو أو لواحد من شراحهما ، أو على قضية رواقية أو على دعوى شكية أو جواباً عن ســؤال أو ردًّا على اعتراض . فليست رسائله عرضاً منظاً لمذهبه ولكنها سلسلة محاضرات لتوضيح نقط خاصة بالرجوع إلى مذهب أفلاطون . والموضوعات المأثورة هي أقوال أفلاطون في الخير والجمال والحب والجدل كما وردت في تهاوس والمأدبة وفيدروس والمقالتين السادسة والسابعة من الجهورية . والموضوع الرئيسي النجاة : نجاة النفس من سجنها المادي وانطلاقها من عالم الظواهر إلى موطئها الأصلي عالم الوجود والحقيقة . والمنهج تارة الجدل الصاعد من الظواهر إلى الوجود ، وطوراً الجدل النازل من الوجود إلى الظواهر . — و بعد وفاته جمع فورفور يوس الرسائل وقدم لهـا بترجمة لأفلوطين ووزعها على ستة أقسام فى كل قسم تسع رسائل متابعة لاعتقاد الفيثاغوريين بمزايا الأعداد فسميت بالتاسوعات. و يمكن أن يقال إن التاسوعة الأولى خاصة بالإنسان ، والثانية والثالثة بمحيطه أى بالعالم المحسوس ، والرابعة بالنفس ، والخامسة بالعقل ، والسادسة بالوجود .

ح — قبل عرض مذهب أفلوطين يجب أن نذكر أركان الوجود عند أفلاطون ، وهي ترجع إلى أربعة : أولها « الواحد » الذي حل محل مثال الخير ومثال الجمال والصانع ( ٣٣ — د ) والذي ينطبق عليه من باب أولى أنه ليس عاهية و إنما هو شيء أسمى من الماهية لا يوصف أو لا يوصف إلا سلباً ( ٣٤ —

ب). والركن الثانى النموذج الحي بالذات الحاوى جميع المثل. الثالث النفس العالمية ( ٣٥ — ١ ) . والرابع المادة . — فأ فلوطين يضع كذلك « أقانيم أربعة » أى أر بعة جواهر أولية : « الواحد » أو الأول ثم ثلاثة صادرة على النحو الآتى هي : العقل فالنفسِ فالمادة . وهو يبرهن على وجودها بالجدل الصاعد ويبيين الصدور بالجدل النازل . فمن الوجه الأول يقول مع الرواقيين إن تفاوت الموجودات فى الوجود تابع لدرجة توترها واتحاد أجزائها ، ولكنه ينكر قولهم إن اتحاد أجزاء المادة يتم بمادة فإن من شأن المادة التفكك والتشتت ، و يذهب إلى أنه يجب تصور وحدة الموجود على مثال وحدة العقل والعلم ؛ فإِن العــلم واحد مع تألفه من قضايا كثيرة لأن كل قضية فهى تحتوى على سائر القضايا بالقوة فأجزاء العلم متحدة غير منفصلة بفضل وحدة العقل الذي يدركها . فالنظر في معنى الموجود وفي ضرورة وحدته يؤدي بنا من الجسمي إلى اللاجسمي ﴿ وِالوجود الحقيقي هو التأمل والفكر الذي يرد الكثرة إلى الوحدة . )وكل موجود لا يكون اتحاد أجزائه تاما فهو يقتضى فوقه اتحاداً أتم . وعلة الوحدة في الموجود الأدني هي تأمله المبدأ الأعلى فإِن الحيوان والنبات وكل موجود إِنما يحصل على صورته بحسب تأمله مثاله ونموذجه المعقول . والطبيعة كلها تتأمل النموذج الذي تحاول أن تحاكيه — تأملًا صامتًا لا يقارنه شعور ، وفوق الطبيعة النفس علة وحدة الطبيعة كما أن النفس الجزئية علة اتحاد أجزاء الجسم الحي ، وفوق النفس الكاية العقل موضوعًا تأملها وعلة وحدتها فإن المعقولات مترابطة متضامنة وتقتضي عقلا كليها يحويها ويدرك ترابطها ، وفوق العقل « الواحد » الذي لا كثرة فيه ألبتة والذي هو رباط الأشياء جميعاً <sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الرسالة الثامنة من التاسوعة الثالثة ، والرسالتين الأولى والسادسة من التاسوعة الخامسة ، والرسالتين الثامنة والتاسعة من التاسوعة الحامسة ، ومواضع أخرى كثيرة .

 ومن الوجه الثانى أى بالجدل النازل<sup>(۱)</sup> نبدأ بالواحد أو الأول وهو بسيط ليس فيه تنوع . ليس هو الوجود ( لأن الوجود معين أي ماهية محدودة ومعقولة) ، و إنما هو مبدأ الوجود ووالده والوجود بمثابة ابنه البكر . فهو الأشياء جميعاً ( لأنه يحويها بالقوة ) دون أن يكون واحداً منها ( من حيث أن ليس فيه تعيين أو تمييز وأنه يظلُ في ذاته إذ يعطيها الوجود ) . وهو كامل لا يفتقر إلى شيء ، ولما كان كاملاً فهو فيّاض ، وفيضه يحدث شـيئاً غيره ، فيتوجه الشيء المحدث نحوه ليتأمله فيصير عقلاً ( أي يصير الأقنوم الثاني الذي هو وجود وعقل وعالم معقول ، فما هو غير معين في الأول يتعين في الثاني ، والثاني حاو المثل الكلية أي الأجناس والأنواع ومثل الجزئيات أيضاً و إلا لكان العالم المحسوس أغنى من العالم المعقول وهذا محال ) . ولما كان العقل شبيهاً بالواحد فإنه يفيض قوته فيحدث صورة منه هي النفس الكلية ، وتتوجه النفس نحو العقل الصادرة عنه وتفيض فيوضاً كثيرة ( لا فيضاً واحداً كالأول والعقل ) فتلد نفوس الكواكب ونفوس البشر وسائر المحسوسات . فالأشياء جميعاً بمثابة حياة تمتد في خط مستقيم من أعلا إلى أسفل، وكل نقطة من نقط هذا الخط تختاف عن غيرها ولكن الخط كله متصل. (والعالم المحسوس حيوان كبير أو إنسان كبير، والنفس علة حركاته الكلية أي حركات الأجرام الساوية ؛ لأن الحركة الدائرية تحاكى حركة النفس على ذاتها ، والنفس الكاية وسط بين العالمين العقول والحسوس تتأمل الأول وتدبر الثاني ، أو بعبارة أدق تدبر الثاني بتأمل الأول) . والمادة آخر مراتب الوجود قبل ظلمة العدم ، وهي وجود مطلق ( لا وجود ناقص له نسـبة

<sup>(</sup>١) انظر الرسالة الثانية من التاسوعة الخامسة وهى ملخص المذهب. أخذنا منها أهم القضايا ووضعنا لها شروحا بين أقواس ، وهذا الشرح مستمد من مجموع الرسائل .

للصورة كما عند أرسطو)، وهي مع ذلك غير معينة ، فلا يوجد اتحاد حقيق بين المادة والصورة و إنما الشيء المحسوس عبارة عن انعكاس الصورة على المادة دون أن يؤثر هذا الانعكاس في المادة ، كما أن الضوء لا يؤثر في الهواء . وهذا القصور عن قبول الصورة والاحتفاظ بها وعن الاتصاف بأى صفة هو الشر بالذات وهو أصل الشرور التي تلحق العالم المحسوس .

 واتصال النفس بالمادة هوكذلك أصل نقائصها وشرورها . فلا يكون التطهير بإخضاع المادة بل بالخلاص منها والعودة إلى حال النفس الأول. والفاسفة وسيلة النفس في صعودها حتى تصل إلى الأول الواحد ، ولكنما لا تصل إليه بحدس عقلي من حيث أن المعيّن وحده هو الذي يمكن أن يكون موضوع إدراك - بل بنوع من « التماس » لا يوصف ولا يصدق عليه أنه معرفة ولا يميز فيه بين عارف وممروف لأنه عبارة عن اتحاد تام وغبطة بهذا الاتحاد ، وايس يستطيع أن يبين عن هذه الحال إلا الذين ذاقوها وهم قليل وهي نادرة عندهم(١) وهم لا يســتطيعون التحدث عنها إلا بالرجوع للذاكرة إذ أنهم في حال الاتحاد يفقدون كل شعور بأنفسهم ، وهذا هو الانجذاب وهو أرفع من العقل والفكر (٢٠). وفى هـذا يفترق أفلوطين عن أفلاطون ( فما يفترق ) فإن أفلاطون بتوجهه إلى مثال الخير ومثال الجمال كان يرمى إلى إدراك أسمى المعقولات ، أما أفلوطين فيريد أن يجاوز المعقول والإدراك إلى الاتصال والاتحاد بما لا مجال فيه لتعيين وتمييز . وهو بهذا يخرج على الفلسفة العقلية و يشايع الأفكار الهندية .

و — على أنه بوضعه الواحــد اللامعين في رأس الوجود ومحاولته استخراج

<sup>(</sup>۱) وأفلوطين نفسه لم يبلغ إليها سوى أربع مرات فيا يروى فورفوريوس ثقلا عنه فى ف ٢٣ من ترجمته له .

<sup>(</sup>٢) انظر بالأخص الرسالة التاسعة من التاسوعة السادسة .

الأشياء منه بالتدريج كان أميناً لموقف قديم متصل في الفلسفة اليونانية: ألم بقل أنكسيمندريس باللامتناهي ، وهرقليطس بالنار الإلهية ، و بارمنيدس بالكرة التي هي وجود محض ، وأنبا دوقليس بالكرة الأصلية الإلهية ، وأنكساغوراس بالمزاج الأول ؟ فأفلوطين فهم مثلهم أن تفسير الوجود يقوم ببيان التدرج من اللامعين إلى المعين . وكانوا قد وضعوا لهذا الأصل قانوناً باطناً أسماه بعضهم الضرورة وأسماه البعض الآخر « اللوغوس » ور بطوا الأشياء ربطاً محكماً لصدورها عن أصل واحد ، وأفلوطين أخذ بهذه الفكرة وذهب في تماسك العالم وتفاعل أجزائه إلى حد الاعتقاد بالتنجيم كالرواقيين و إضافة مفعولية ضرورية للصلوات والتعزيمات السحرية بمجرد أنها تؤدى على طقوس معينة ، فمال إلى الشرق من هذه الناحية أيضاً وأدخل في مذهبه أحط العقائد القديمة إلى جانب التصوف العالى .

#### ٩٧ — بعد أفلوطين :

ا \_ ملخوس السورى الملقب بفورفور يوس ( ٢٣٣ — ٣٠٥) أظهر تلاميذ أفلوطين . وُلد في صور وعرف أفلوطين في روما سنة ٢٦٣ فلزمه واتبع طريقته وجذب مرة واحدة في الثامنة والستين على ما يذكر هو . شرح محاورات أفلاطون الكبرى وشرح من كتب أرسطو المقولات والأخلاق والطبيعة والإلهيات . ووضع « المدخل إلى المعقولات » أجمل فيه الدكلام على طبيعة النفس والعالم المعقول أخذاً عن التاسوعات ، وكتاباً « في الامتناع عن اللحوم » نزع فيه منزع الفيثاغورية ، وآخر « في أخبار الفلاسفة » مضى فيه لغاية أفلاطون ، بني منه أجزاء . ولكنه مشهور بكتاب « إيساغوجي » أى « المدخل إلى مقولات أرسطو » أجزاء . وكتب أيضاً ضد النصرانية ودافع عن السحر والعرافة والتنجيم ولات عن السحر والعرافة والتنجيم

وكانت الـكنيسة تحاربها . وهو وأفلوطين وأمونيوس ومن تبعهم يسمون الفرع الإسكندري للأفلاطونية الجديدة .

س - ولها فرع سورى رأسه يامبليخوس من خلقيس (سوريا) المتوفى حوالى سنة ٣٣٠، أخذ عن فورفور يوس وقال بصدور الموجودات بعضها عن بعض ولكنه أكثر من مراتب الوجود وجعل فى كل مرتبة ثلاثة حدود . - وللمدرسة أيضاً فرع أثيني أشهر رجاله أبروقلوس من القسطنطينية (٤١٠ - ٤٨٥) شرح عدة محاورات لأفلاطون و «مبادئ » أقليدس وفلك بطليموس . وله كتاب مطول فى « الإلهيات الأفلاطونية » وآخر موجز فى « مبادئ الإلهيات » مؤلف من قضايا مبر هنة على طريقة أقليدس ، وقد غلا فى من الرياضيات بالفلسفة .

\* \* \*

#### ٩٨ - خاتمة :

وفى سسنة ٢٩٥ أغلق الإمبراطور يوستنيانوس مدارس الفاسفة فى أثينا وكانت قد أقفرت من التلاميذ وتناقص عدد العلماء فيها (١) ، وكانت الإسكندرية قد فقدت مكانتها ، فانتهت الفلسفة اليونانية بما هى يونانية . انتهت بعد حياة استطالت أحد عشر قرناً وحفلت بأسمى وأبهى نتاج العقل . ولكنها بقيت بما هى فلسفة ، تناولتها عقول جديدة فى الشرق والغرب فاصطنعت منها ما اصطنعت وأنكرت ما أنكرت وهى على كل حال تعتبرها أصلاً وتنهج نهجها . فكان لأفلاطون بفضل نزعته الروحية حظ كبير عند المسيحيين فى بلاد اليونان والرومان .

<sup>(</sup>۱) فنزح بعض رجالها شرقا وبالغ فریق منهم فارس فوجدوا أحسن رعایة فی بلاط کسری أنو شروان صدیق الفلسفة ، منهم سمبلیقیوس الشارح الشهیر لکتب أرسطو .

ثم كان لأرسـطو مثل هذا الحظ عند السريان ، نقلوا كتبه إلى لغتهم ثم إلى العربية ، ولكنهم نقلوها عن شراح كانوا قد أدخــلوا عليها شيئاً من التأويل الشخصي . وأ كابر هؤلاء الشراح إسكندر الأفروديسي (القرن الثالث للميلاد) ، وفورفور يوس المذكور آنفاً ، وثامسطيوس ( القرن الرابع ) ، و يوحنا النحوى (القرن الخامس) ، وسمبليقيوس (القرن السادس) . ونقل السريان أيضاً مختارات من التاسوعات الثلاث الأخيرة وأسموها « أوتولوجيا ( إلهيات ) أرسطوطاليس » ومختارات مرن «مبادئ الإلميات» لأبروقلوس وأسموها «كتاب العلل» وأضافوها إلى أرسطوكذلك ، فقبلها الإسلاميون بهذا الاعتبار (١) وبدا لهم ما فيها من صوفية إشراقية تتمة طبيعية لكتب الحكمة الإنسانية ، فجاءت فلسفتهم من يجاً من الأرسطوطالية والأفلاطونية الجديدة وهم لا يدرون ، عدا اقتباسات أخرى من سائر المدارس اليونانية ، بحيث يتعين على الناظر في الفلسفة الإِسلامية أن يرجع إلى كل هذه الأصول . ولما ترجمت الكتب العربية إلى اللاتينية في القرن الثاني عشر ذاعت دراسة أرسطو في الغرب و بعثت فيه نهضة فكرية قوية تطورت إلى الفلسفة الحديثة . فالساسلة متصلة الحلقات ، والفضل للسابق .

<sup>(</sup>١) ما خلا ابن رشد فانه أظهر أرسطو على حقيقته إلا بعض تأويلات خاصة .

# مراجع

المراجع كثيرة للغاية فى اللغات القديمة والحديثة . وقد اقتصرنا هنا على الكتب المفيدة لجمهرة قراء الفلسفة ، يجد فيها طالب المزيد ذكر طائفة كبيرة مما أغفلناه

### ١ - مراجع عامة

تاريخ اليعقوبى : الجزء الأول فيما قبل الاسلام وفيه فصل عن اليونان ، والجزء الثانى في الاسلام حتى سنة ٢٥٨ هـ. ليدن ١٨٨٣

الفهرست لابن أبي يعقوب النديم أنهى تأليفه سنة ٣٧٧ هـ . ليبسيك ١٨٧٢

- طبقات الأمم لصاعد الأندلسي المتوفى سنة ٤٦٢ هـ . بيروت ١٩١٢

الملل والنحل للشهرستاني ٤٧٩ -- ٤٥٥ هـ. ليبسيك ١٩٢٣

ا خبار العلماء بأخبار الحكماء لابن القفطى أو القفطى فقط ، صنفه بعد سنة ٦٢٤ هـ مستعيناً بالفهرست وطبقات الأمم . ليبسيك ١٩٠٣

عيون الأنباء فى طبقات الأطباء لابن أبى أصيبعة ، ولد بعد سنة ٩٠ هـ بقليل ، وتوقى سنة ٦٠٨ . وضع كتابه لأول مرة حوالى سنة ٦٤٠ ، ثم أعاد تصنيفه فزاد ونقح مستعيناً بكتاب القفطى ونشره سنة ٦٦٧ . القاهرة ١٨٨٢ وملحق ١٨٨٤. لمولركونفسبر غ

كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون لحاجى خليفة ، ولد حوالى ١٠١٠ هـ بالقسطنطينية وتوفى سنة ١٠١٨ . ليبسيك ١٨٣٥ — ١٨٥٨ م والقاهمة ١٢٧٣ هـ بالقسطنطينية وتوفى سنة ١٠٦٨ . ليبسيك ١٨٥٥ بمادر بمعنى الكلمة لتاريخ الفلسفة اليونانية فان هذا التاريخ قد تقرر بالرجوع إلى الأصول ، وفى الكتب المذكورة خلط كثير وتقديم وتأخير ، فتجب قراءتها بكل حذر . ولكنها هامة للوقوف على ما عرفه الاسلاميون عن هذه الفلسفة ورجالها وما وضعوه من مصطلحات فى نقلها

ZELLER (Ed.), The philosophy of the Greeks in its historical development, London 1877 — 1897, 6 vol. — Outlines of the history of Greek philosophy, New-York and London, 13 ed. 1931

GOMPERZ (Th.), Greek Thinkers, London 1901 — 1905, 4 vol. — Les penseurs de la Grèce, Paris — Lausanne 1908 — 1909, 3 vol.

هذه الكتب ألمـانية الأصل . الأول أوسع المراجع وأكثرها اعتباراً . والثانى موجز . والثالث تشوبه ثرثرة تخرج بالمؤلف عن حد تصوير الآراء إلى سرد آرائه هو ، وأكثر ما يظهر هذا العيب في كلامه على أرسطو

BENN (A. W.), The Greek philosophers, London 1882; 2 ed. 1914 BURNET (John), Greek philosophy. Part I: Thales to Plato, London 1914 ROBIN (L.), La pensée grecque, Paris 1923.

BRÉHIER (E.), Histoire de la philosophie, tome I, Paris 1926

RIVAUD (A.), Le problème du devenir et la notion de la matière dans la philosophie grecque depuis les origines jusqu'à Théophraste, Paris 1905

BURNET (John), Early Greek philosophy, 4 ed. London 1923

في هذا الكتاب ترجمة الشذرات الباقية من الفلاسفة الأقدمين . وقد نقله إلى الفرنسيا A. Reymond بعنوان : 1919 L'aurore de la philosophie grecque, Paris

ROBIN (L.), Les Mémorables de Xénophon et notre connaissance de la philosophie de Socrate (Année philosophique, 1910). — Sur une hypothèse écente relative à Socrate (Revue des Etudes grecques, XXIX, 1916)

Diès (Aug.), Autour de Platon, tome I, Paris 1927

TAYLOR (A. E.), Socrates. Oxford 1932

Oeuvres de Platon, traduites par Victor Cousin, en 12 volumes. Paris 822 — 1840

Oeuvres complètes de Platon, traduites par A. Saisset et E. Chauvet, en 0 volumes. Paris 1869 — 1875

Oeuvres complètes de Platon (texte et traduction), éditées par l'Associaion Guillaume Budé, Paris. (En cours de publication).

Diès (Aug.), Autour de Platon, tome II, Paris 1927

TAYLOR (A. E.), Plato, 3d ed. London 1929

ROBIN (L.), Platon. Paris 1935

جمهورية أفلاطون ترجمة حنا خباز القاهمة ١٩٢٩

# د — أرسطو

Oeuvres d'Aristote, traduites par Barthélémy Saint - Hilaire en 35 volumes. Paris 1837 — 1892.

The Works of Aristotle. Oxford 1928....

ترحمة علمية

Physique, trad. Carteron: I-IV Paris 1926, V-VIII, 1931

Métaphysique, Paris 1932, 2 vol.; De l'Ame, 1934; De la Génération et de la Corruption, 1935 — trad. J. Tricot.

RAVAISSON (F.), Essai sur la Métaphysique d'Aristote. 1er vol. Paris 1836 كتاب قيم مشهور (réimprimé en 1920).

HAMELIN (O.), Le Système d'Aristote, Paris 1920

كتاب واف متين فها تناوله من تحقيق مؤلفات أرسطو ومن عرض للمنطق وللطبعة . ولكنه يوجز علم النفس وما بعد الطبيعة في صفحات ولا يتضمن الأخلاق ولا السياسة

Ross (W. D.), Aristotle, London 1923; trad. française Paris 1930

كتاب يلخص مؤلفات أرسطو تلخيصاً حسناً . صاحبه من كبار الاخصائيين في أرسطو هو المشرف على ترجة اكسفورد المذكورة آنفاً

ترجات عربية: الدكتور طه حسين بك: نظام الأثبنين. القاهرة ١٩٢١

« : أحمد لطني السيد باشا : الأخلاق إلى نيقوماخوس في مجلدين . القاهرة ١٩٣٤ — الكون والفساد ١٩٣٢ — الطبيعة ١٩٣٥

#### ه - الباب الرابع بالاجمال

RAVAISSON (F.), Essai sur la Métaphysique d'Aristote, 2e vol.

#### و — ابيقورس

Trois lettres, trad. O. Hamelin, Revue de métaphysique et de morale, 1920 tome XVIII

Doctrines et maximes, trad. Solovine, Paris 1925

Lucrèce, De la Nature, texte et trad. par Ernont, 1920; commentaire par L. Robin, 1925 — 1926

Lettres et pensées maîtresses, trad. Ernont dans le commentaire déjà mentionné de Robin, 1er volume 1925

BAILEY (C.), Epicurus, the extant remains, with short critical apparatus, translation and notes, Oxford 1926

GUYAU (M.), La morale d'Epicure, 2 ed. Paris 1881

JOYAU (E.), Epicure, Paris 1910

BRÉHIER (E.), Chrysippe. Paris 1910

RODIER (G.), Etudes de philosophie grecque, Paris 1926 : Histoire extérieure et intérieure du stoïcisme, pp. 219-269; La cohérence de la morale stoïcienne, pp. 270-308

BROCHARD (V.), Etudes de philosophie ancienne et moderne, Paris 1912 : La logique des stoïciens, pp. 221 — 281

HAMELIN (O.), Sur la logique des Stoïciens, Année philosophique 1902, p. 23 sqq.

BROCHARD (V.), Les Sceptiques grecs, Paris 1887; 2e éd. 1932.

PHILON, Allégories des Saintes Lois, édit. et trad. par E. Bréh'er. Paris 1908.

Bréhier (E.), Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie. 2e éd. Paris 1924.

PLOTIN, Ennéades, texte et trad. par E. Bréhier. Paris 1924 — 1936

Bréhier (E.), La philosophie de Plotin. Paris 1931.

WHITTAKER (E.), The Neoplatonists, 2d ed. Cambridge 1918.

INGE (W. R.), The philosophy of Plotinus. London 1918.

# قاموس

# الأعلام والألفاظ الفاسفية

### على ترتيب حروف المعجم

[ وإلى جانب كل منها اللفظ الفرنسي أو اللفظ اللاتدبي المستعمل بالفرنسية ]

أخلاق كرى (كتاب) Grande Morale آمر و قلوس Proclus آمر و قلوس أبيقوروس Epicure أبيقوروس أخلاق نيقوماخية (كتاب) Morale YTY \ & Y \ & T Nicomachéenne أَهْتَاتُوسِ Pı· Epictète أَهْتَاتُوسِ إر ادة ۲۹۱ ۲۰۲ — ۲۶۹ ۱۲۱ volonté إتفاق hasard ه ه ه ۱۷۸ –۱۷۹ أر ستبو س Aristippe 37 777 787 440 79£ 794 7A£ أثار علومة (كتاب) Météorologiques أرسيتقراطة aristocratie 127 YV + Y79 187 187 أثر ۱۹۲ éther أثر أرسطرخوس Aristarque أرسطرخوس أحادية A monisme أرسـطوطاليس Aristote أرسـطوطاليس إحتجاج سقراط (كتاب) Apologie de VA VY Socrate 19 11 10 11 £4 54 5. AY ۲۱٤ ۳۱۳ probabilisme 77 76 77 7. 07 00 01 0. إحساس X - ۸۰ ه ۲ ٤٧ sensation إ 111 11. 117 1.7 97 90 97 4.. 791 **71. 7.1 7.3 7.6 7.7** - ۲۵۰ ۲٤٩ choix, élection إختيار أرسيطوفان Aristophane أرسيطوفان 707 أخـلاق ۲۷ éthique, morale أخـلاق أرسطوقسانس ۲۷٤ Aristoxène 79V-79F 77Y-7F9 17F TY 17 10 1T أرض terre \*1. -- \*.7 4.5 194 أخلاق (كتاب ) ۲۷٤ les Caractères أرقاسلاس TIT Arcésilas

أساو سيبوس Speusippe

أسينوزا Spinoza

أخــ لاق أودعية ( كتاب ) Morale

117 117 Eudémienne

أقر اطيلوس ( محاورة ) ۸۰ ۱۹۶ أقريتياس (محاورة) ۸۱ Critias أقر يسيبوس ۲۹۸ Chrysippe أقريطون ( محاورة ) ۷۹ ۲۳ Criton أقلانيتوس YAA Cléanthe أقامدس (المغاري) ۲۷۷ ۷۶ Euclide 7 V 9 --- 7 V A أقليدس (المهندس) ٢٧٦ أقنوم ح أقانم TYN Hypostases أكادعية NEN VV Académie أ كادعية حديدة Y Nouvelle Académie أكسانوفان Xénophane ه ٣٦ — ٣٦ 1.7 11 44 أكسانوفون ٦٣ Xénophon ٥٦ أكسانوقراطيس Xénocrate الحاد ۱٤٣ ٦٣ ٥٩ ٥٣ athéisme Y 1 2 ألقسادس (محاورة ) va Alcibiade ألقمه و ۲۱ Alcméon ألقمه و ۲۱ القمه ألله ۱۰۸ ۱۰۲ — ۹۹ ۳۶ ۲۱ Dieu **TTT TTA - TTO 1.9 --**77 71 7 0 — & dieux 16-47 1.7 1.0 7. 71 09 07 57 **\*\*\*** \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* آلهة (كتاب أصل ال) Théogonie آلیة mécanisme آلیة Y . £ 1 . 7 99 أمونيوس ساكاس Ammonius Saccas 47 8

آن ۱۸۹ ۱۸۸ ۱۸۲ instant

أناسيداموس Enésidème ه ۳۱۸ — ۳۱۸

190 107 101 Ao cursive أستراتون Straton إستقراء ۱۹۱ ۱۹۲ ۲۷ ۱۹۱ ۱۹۱ \*\* TOV 174 -أستلون ۲۹۸ ۲۷۹ Stilpon أسرة famille أسرة 770 77T 1TV إسكندرالأفروديسي -Alexandre d' Aphro ٣٣1 ٢12 101 dise اشتراكة ۲۷۲ ۱۲۸ socialisme إضافة attribution في مواضع مختلفة إضافة relation ه ١٧٠ أغاليط (كتاب ) -Réfutations sophisti 171 107 120 ques أغربا Agrippa س ۲۱۸ Agrippa أفلاطون Platon ۱ کا ۲۹ ۲۹ ۲۵ 77 70 78 78 71 7. 09 101 107 127 120 127 121 197 144 177 170 177 777 77£ 710 717 7·1 7· 707 711 747 77X 77V XOY YFY AFF . VY YVY FVY **414 414** أفلاطو نيــة حديدة ٣٢٢ néoplatonisme \*\* -أفلوطين ۳۳۰ — ۳۲۶ \ Plotin أفلوطين أقراطيس ۲۹۸ Cratès أقراطيلوس Cratyle ه ٤٩ - ٤٥ Empédocle أنبادوقليس ٢٢٤ ٩١ ٨٤ ٧٥

إستحالة altération إستحالة

تاسوعات Ennéades ۱۳۲۰ ۳۳۱ تجریه ۲۲۱ ۲۲۰ expérience تجرید ۱۷۷ abstraction

Premiers Analytiques تحليلات أولى

Seconds ( ou Derniers ) تحلیلات ثانیــة ۱٦٦ ١٦٤ ١٥٢ ١٦٦ ١٦٦

تربیة éducation ه ۲۲۰ ۱۲۸ ۲۳۱ ۲۳۱ ۲۳۱ ۲۳۱ تشخص appréhension simple تصور سانج

تصوف ۳۲۹ mysticisme تطور évolution ۱۹ مراقس ۲۰۰ 17 76 VX1 711 ··· 4.7
447 V47

انتحار ۳۰۰ ۲۲۳ ۳۰ suicide انتحار أنتستانس Antisthène انتستانس ۲۸۰ ۲۷۲

> إنجذاب ۳۲۸ extase إمحراف ۲۹۰ clinamen

> > إنصاف équité ه ه ٢

إنفعال passion ۱۹۹ ۱۸۱ ۱۸۹ ۱۹۹ ۱۹۹ ۳۰۹ ۲۸۸

أنكساغورس Anaxagore ه ٤ ٣ ه ---٥ ٩ ٩ ٩ ١٠٦ ١٨٦

أنكسيانس Anaximène ١٨ -- ١٨

أوبوليدس Eubulide

أوتولوجيا (كتاب ) Théologie ۳۳۱

أوتيديموس (محاورة) A · Euthydème أوديموس ۲۷۶ ۲۹ Eudème أورغانون Organon ه ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ م ۱ أورفيوس ۲۳ Orphée

۰ أورفية ۲۳ orphisme مأورفية ۲۲ م

أوطيفرون(محاورة) ۲۹۹ ۱۳۲ ۱۳۳ ۲۹۹ ۲۹۹

ايساغوجي (ڪتاب) Isagoge ايساغوجي (

إيليون Eléates ه ۳۰ - ٤٤ - ۲۰ الميون ( محاورة ) ۷۹ Ion

عمليق الحسكم suspension du jugement جدل نازل suspension du

تغىر changement, devenir تغير YY7 190 178 171

تقمص ۴۰ métempsychose وانظر « تناسخ »

تكاثف condensation انظر « تخلخل » تناسيخ ۲۹ ۳۰ ۳۰ ۱۰۰ – ۱۰۶ ۲۱۷ ۱۱۶ ۱۱۶ ه۱ ۲۱۷ وانظر

تنجي astrologie تنجي

تهکم سقراطی ٦٦ ironie socratique توتر ۳۰۳ ۳۰۲ tension تولد ذاتي génération spontanée تولید ( سقراطی ) naïeutique ( ۳۲ ۹۲ ۹۲ تيتياتوس ( محاورة ) Théétète 🗚 تباوس ( محاورة ) Timée - ا -WYY 1 . 9

ثامسطه و س Thémistius الوفراسطوس Théophraste المعالم ۱۶۳ ۱۶۳ 1 PO1 7 YY ثنائية ۲۳۰ & ۸ dualisme

جالينوس Galien ۲۷٦ AŁ AY ۵۸ ŁY dialectique YA1 17A - 177 97 98 9. حدل ( کتاب ) Topiques ( کتاب ) ۱۰۲ حدل صآعد d. ascendante حدل صآعد

777 178 - 171

جمهورية (كتاب) République ه ۷ ۲ ۷ \TO - \YE AY A\ A. Y9 477

حنس genre ه۱ ۱۹۷

جوهر substance ۱۹۳ ۱۹۲

جوهر فرد atome ۰۰ ۲۹۰ -- ۲۹۳

حن ۳۲۳ ۳۰٤ ۱۰۸ démons, génies

حجة argument في مواضع كثيرة حد ۱٦٤ ٦٦ définition حد حد terme ۵۸

حد أو سط ۱٦٠ terme moyen حد حدس intuition ه ۱٦٥

حدس فکری intuition de la réflexion 147 — PA7 · P7 / P7

حرکة mouvement حرکة ۹۹ ۲۷ -- ۱ T. O . 1 A T - 1 A 1 1 V 1 - 1 V . حرکة دائرية circulaire جرکة دائرية

197 191

حریة ۲۹۱ liberté, libre arbitre وانظر « اختیار »

حس ح حواس ۲۰۶ sens حس \* 1 \* \* 1 \* \* 1 1 -- \* \* A حس مشترك ۲۰۹ sens commun

TA. TVA 10A 48 jugement &

701 — 707 771 111 sagesse ā ... ۳۱۲ ۳۰۷ ۲۹۹ ۲۲۱۱ وانظیر

« فلسفة »

ربا TTV usure

711 711

رق ۱۳۰ esclavage ۱۳۰ رواق ۲۹۸ Portique رواق ۲۹۸ Portique رواقیــة Stoïcisme ۲۲۳ ۳۱۰ ۲۲۲ ۳۱۲ ۳۱۰ ریاضیات ۱۷۷ ۹۷ ۸۸ mathématiques

سجر ۳۲۹ ۲۷۹ magie سعادة béatitude, bonheur

زينون الرواقي ٢٩٨ ٣١٣

سمبليقيوس Simplicius

حکومة ۲۷۱ — ۱۲۸ gouvernement ۲۷۱ — ۲۶۹ ۲۶۰ حلولی ( مذهب ) ۳۶ panthéisme حیاه vie انظر « نفس » حیایات ( کتاب ) ۱۶۶ Mécaniques

خاصة ۱۹۷ propre, propriété خاصة ۷۹ Charmide ( محاورة ) ۷۹ Charmide خرمیدس ( محاورة ) ۲۸۸ ۲۸۲ ۲۰۷ مخطأ ۱۶۷ Rhétorique ( کتاب ) ۲۱۷ ۱۸۹ ۱۸۸ ۱۸۷ création خلق ۱۰۰ ۲۸ ۵۲ ۲۹ شخان ۲۱۷ ۲۱۷ ۲۱۰ ۱۱۶ ۲۹۰

خلاء vide و ۱۸۵ س ۱۸۵ س ۱۸۵ س ۱۸۵ س ۱۸۵ س ۱۸۵ س ۱۸۵ مرکز کرد.

خیر N۱۸ bien خیر ۲۶۳ ۲۶۳ خیر أعظم ۲۶۶ ۲۶۳ ۲۶۶

دور ۳۰ ۲۹ ۲۰ ۱٦ cycle ۲ه ۳۰۶ دور (حجة ) ۲۱۸ cercle vicieux دور (حجة ) ۲۱۹ diallèle ديقابرخوس ۲۷۶ Dicéarque

دیکارت P۲۱ ۲۰۰ ۹۷ Descartes دعاغوغیة ۲۶۹ démagogie

دیمو قراطیة démocratie دیمو قراطیة ۲۷۰ ۲۹۹ ۱۳۷ ۱۳۳ دعو قریطس Démocrite ه ۶ ۲۹ ۳۰۰

دو کانس ۲۹۸ TAY Diogène

صیرورهٔ ۱۷۰ changement, devenir وانظر « تغیر »

ضرب ( القياس ) node وه ۱ ضرورة ۳۰۳ ۱۸۰—۱۷۹ nécessité ه۳۰

ضرورة شرطية n. hypothétique

طاغیة tyran اس ۱۱۷ — ۱۱۸ طالیس Thalès سالیس ۲۰۰ ۱۰۹ طبیعـة nature غلبیعـة ۱۰۹ — ۲۸۹ ۲۲۸ سالا ۲۹۳ — ۲۸۹ ۲۲۸ سالا

طبیعیون physiciens, physiologues طبیعیون ۱۷۳ ۱۰۹ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۲ ۹ Parva Naturalia (کتب)

طغیان ataraxie, repos ه ۲۹۹ ما ۲۹۹ ما ۲۹۹ ما کا نینه ۲۹۹ ما ۲۹۹ ما ۲۹۹ مواد ۲۹۹ مواد ۲۹۹ مواد ۲۹۹ مورد اطیه تا ۲۹۹ ما ۲۸۹ ما ۲۸ ما ۲۸۹ ما ۲۸ ما

ظن ۳۸ ۳۷ opinion فظن ۲۰۸ ۱۲۱ ۱۲۱ ۹۰

عرافة ۳۲۹ ۳۰٤ divination

سنة (كبرى ) r و grande année (كبرى ) ۳۰ ٤

سنيكا Sénèque لسنيكا

سوفسطائی ( محاورة ) ۸۱ Sophiste سوفسطائیون ۵۷ - ۲۲ ۲۶ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۲۰ ۱۰۱ ۱۰۱ ۸۶ ۸۲ ۸۰ ۲۰ ۱۲۱ ۱۳۱ ۳۱۱ ۲۲۶ ۲۶۰ ۱۲۹

سیاسة politique ۱۲۹ — ۱۲۹ ۳۲۳ — ۲۷۳ —

سیاسی ( محاورة ) ۸۱ سیاسی ( العلم الـ ) ۲۳۹ ۲۰۷

شبه ج أشـباه simulacres ه. ۲۹۱

شجاعة courage شجاعة ۳۰۷ ۲۹٦ ۲٤۷

شر mal ۱۰۸ ۳۲۸ ۳۲۸

شرك ۲۳٤ ۳۱ polythéisme شعر (كتاب) ۱٤۷ Poétique شك ۳۱۱ ۲۱ doute, scepticisme

شیوعیة ۱۳۷ ۱۲۸ communisme

صانع Démiurge صانع ۱۰۸ ۱۰۹ — ۱۷۹ ۵۰۸ ۱۷۹ مورة ما ۱۷۹ ۲۲۹ — ۱۷۸ ۱۷۷

image consécutive صورة لاحقة إيجابية ٢١٠ positive

صورة لاحقة سلية ١٠ i. c. négative سورة

727 11. - 174 174 99 fin ale غضبیــة ( نفس أو قوة ) irascible ه ١٠٥

غورغياس Gorgias - ١٦٩ ٦٢ م

غورغیاس ( محاورة ) ۹۱ ۹۹ ۸۰

فانياس Phanias فانياس فرض hypothèse

فساد corruption انظر « کون »

فصل نوعی ۱۶۷ différence spécifique

فضيلة ۱۲۱ -- ۱۱۸ ۷۹ ۹۸ vertu

737 F37 -- P37 707 -- F57

T.V YAY

فعل ۲۳۰ — ۲۲۸ acte

فعل ۱۹۲ ۱۸۱ ۱۹۳ action

ف ک V pensée ک

فكرة حقيقية ٣٠٠ idée compréhensive

414

فكرة سايقة rar ۲۸۸ prénotion فلسفة philosophie 141 14. 44

**\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*** 

فلسفة المعانى philosophie des concepts ٦٧

فاك ۱۹۲ sphère

فلك البروج ١٩٣ écliptique

فلك ( علم الـ ) AV ۳۲ astronomie

فی art م ۱۲۷ - ۱۲۸ ما

TT. TOV TER TT1 TT. 1V9

فهم entendement و ۲۰۰

فورفوريوس Porphyre

441 E44

رس ۱۹ Pythagore ه ۲ 💳 ۲

عرف ۱۹۷ accident عفه ۲۹۶ ۱۲۳ ۱۱۸ tempérance **w** · v

عقرل intellect, intelligence, raison عقرل

عقل عمل ۲۱۳ raison pratique

عقل فعال TIT intellect actif, i. agent

Y17 Y10 --

عقـــل منفعل ,intellect passif, patient Y \ V --- Y \ Y possible

عقل نظر ی,raison spéculative, théorétique YON YIW théorique

عكس ( القضايا ) conversion و ١٥

علم ۱۶۴ ۹۰ ۸۷ ۸۹ science

علم عملی ۱۵۰ ۱۵۱ (انظر «عقل

علم نظری ۱۵۰ ۲۲۱ ( انظر « عقل نظری » )

عــلة ۱۷۸ — ۱۷۷ ۹۹ ۸۹ cause

414

علة صورية Ovv cause formelle علة صورية

سلة غائية السلام من السلام من السلام **\ V A** 

علة فاعلية داماية المارك معلقة المارك المار

علة مادية المرا بالمرابع المرابع المرابع

علوم متعارفة axiomes ه ١٦٥

عناصر eléments ۲۰۴ ۱۰۴ ۱۰۶

197 195

عنامة ( إلهية ) YAY ۱۰۱ Providence

474 4.0

نائيــة Y & finalité, téléologie فائيــة رانظيم( علة غائية » المبوت المبروت المبرو

فیثاغوریه pythagorisme ه ۳۲ ۱۰۷ ۹۷ ۹۱ ۸۰ ۲۸ ۴۸ ۳۸ ۱۰۷ ۹۲ ۹۱ ۹۲ ۱۱۱

فیدروس ( محاورة ) ۸۰ Phèdre فیدون ( محاورة ) ۲۳ ۹۴ Phédon - ۲۳ ۷۶ ۱۱۱ ۸۲ ۸۰ ۷۶ فیلون ۳۲۲ Philon - ۴۲۶ فیلابوس ( محاورة ) ۸۱ Philèbe

قانون (كتاب) ۲۸۷ Canon قانونى ( العلم الـ ) ۲۸۷ Canonique قدر destin ه ه ه ۳۰۷ ۳۰۰ قدم الحركة .۱۹۰ — ۱۸۸ فدم العالم ۱۸۷ — ۱۸۸ قدم العالم ۱۸۷ — ۱۸۸ قرنيادس ۳۱٤ Carnéade قسر ۲٤٩ violence

مسحة ثنائية dichotomie على ٩٧ ٩٦

قصية proposition ه ه ا ۲۰۰ - ۳۰۰ - ۳۰۰ منية وضية اضافية الم ۱۹۳ م ۱۹۳ منية المنافية المنافية

قورنیائیون -Cyrénaïques ۲۷۷ ۷۴ ۲۸۳ — ۲۸۳

قوة ۲۳۰ — ۲۲۸ ۱۸۲ puissance قوة

قوة ح قوى ( النفس ) eultés, puissances ۲۱٦ ۲۰۱ ۱۹۸ ۲۱۰ محسوسات خاصة sensibles propres محسوسات بالعرض r·v s. par accident

محسوسات مشترکة s. communs محسوسات ۲۰۹

محمول attribut, prédicat فی مواضع کثیرة مخیلة attribut, prédicat مخیلة ۲۱۲ ۲۱۰ ۲۱۹

مدینـــة ۱۲۰ -- ۱۲۰ ۱۲۰ -- ۱۳۰ ۲۲۸ -- ۲۲۸ ۲۲۸ -- ۲۲۸ ۲۲۸ -- ۲۷۳ -- ۲۷۳ --

مرقس أوراليوس ٣١٠ Marc-Aurèle مربيع مزيج ١٩٦ combinaison, mixte —

من یج کلی ۳۰۳ mélange total مسخ ج مسو خ ۱۸۰ ٤۷ monstres مشارکة ۹۳ — ۹۱ ۸۹ participation ۱۱۲ ۹۷ ۹٤

مشاؤون Péripatéticiens مصادرات ۱۹۹ مصادرات postulats مصادرة على المطلوب الأول pétition de

۲۲۰ ۱٦۱ ۱۵۷ principe ۲۰۰ ۲۸۸ concept, idée معنی

مفارق séparé ۱۷۵ ۲۱۲

مفهوم compréhension مفهوم

مقدمة جمقدمات prémisses في مواضع مختلفة مقولة جمقولات prédicaments

٠٤٠ ١٥١ ٢٥١ - ١٥١ ١٢٥

777

مکان ۱۹۲ ۱۹۲ ۱۹۲ — مکان ۱۹۲ ۱۹۲ — مکان ۱۹۲ ۱۹۲

مل John Stuart Mill ۱۵۷ مل ۱۵۳ habitus (مقولة)

ملتكية ۲۶۹ ۱۳۲ monarchie ملتكية

لاخيس ( محاورة ) ۷۹ Lachès ليسيز ( محاورة ) ۷۹ Lysis

ما بعد الطبيعة Métaphysique 117 — ۲۱۸

مأدبة (محاورة) Banquet ۱۲۲

مادة matière مادة ۳۰۲ ۱۷۷ ۲۰۳

ماصدق ۱۵۸ extension

ماهیة AA A ما essence, quiddité ماهیة ۲۸۱ ۲۷۸ ۲۱۲

مبدأ الثالث المرفوع principe du tiers exclu

مبدأ الذاتية ٣٩ p. d'identité مبدأ عدم التناقض

P7 3 P 0 F 1 7 7 P Y Y

مبدأ العلية homogène فى مواضع مختلفة متجانس homéomères فى مواضع مختلفة متجانسات homéomères ه ه

متنوع hétérogène فى مواضع مختلفة مثال الجمال hétérogène فى مواضع مختلفة

مثال الحير Idée du Bien مثال الحير

A.1 P.1 434 — 334 474

مثل ۹۴ -- ۸۸ Formes, Idées مثل ۲۲۸ -- ۲۲۲ ۱۷۰ ۱۱۲ ۱۰۰

مسطى ۲۷٦ Almageste

177 1.9

محاورة ۱٤٤ ۸۲ dialogue

محرك أول Premier Moteur -

747

محركون أوائل ٢٣٣ — ٢٣٤

علا ۱۹۱ مقلة ۱۹۱ ۱۸۱ ۱۹۱ ۱۸۱ عو ۱۹۱ ۱۸۱ ۱۷۱ accroissement ۱۹۲ ۱۹۳ اوع نوع ۱۶۳ espèce نیقوماخوس ۱۶۳ Nicomaque

۷۹ هيبياس الأكبر (محاورة) Hippias majeur

هیولی ۱۷۶ matière première — ۱۷۶ میولی ۲۲۶ ۱۹۰ میرولی ۲۲۶ ۱۹۰ میروم ۳۲۱ Hume هیوم

واحــد Un ۱۰۹ ۳۷ ا ۳۲۳ ۳۲۷

وجود ۳۷ ۹۲ ۹۲ ۹۲ ۱۷۲ - ۱۷۲ ۹۲۸ - ۲۷۸ ۲۲۱ ۲۲۱ ۱۷۳ وضع ( مقولة ) ۱۵۳ situs

لامتناه infini ه ۱ ۱۸۳ ۴۳ ۱۸۳ — ۱۸۳ ۴۳ ۱۸۳ . ۱۹۱ ۱۸۳ پ لاوجود ۱۹۲ ۳۷ ۱۳۳ ۱۳۳ ه ۹۳

> يامبايخوس ٣٣٠ Jamblique يوحنا النحوى ٣٣١ Jean Philoppon

منکسینوس ( محاورة ) Ménéxène مواطن ۲۷۲ citoyen مهضم ع (ط م ) substrat sujet فریراه

موضوع (طبيعي) substrat, sujet في مواضع مختلفة

موضوع ( منطق ) sujet فی مواضع مختلفة مونارکیة ۱۳۲ ۱۳۰ ۱۳۲ ۲۷۸ میغاریون Mégariques ۲۷۸ ۲۷۷ ۲۸۰

> مینون Ménon ۲۷۴ مینون ( محاورة ) ۸۰

نزوع ۲۰۸ ۲۰۲ appétit, désir نزوع

تسبية ۳۱۸ ۳۱۷ relativité

نظر contemplation, spéculation نظر ۲٦١

- ۲۹ ۲۱ ۱۸ ۱٤ ه âme نفس منفس ۱۹ ۲۸ ۱۲ ه ه منفس ۱۹ ۲۸ ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹۱ ۲۱۷ - ۱۹۸ ۱۸٤ ۱۲۲ ۲۲۸ ۳۲۸ ۳۰۳

نفس (کتاب ) ۱۷۱ ۱٤٦ De Anima (کتاب ) ۱۷۱

نفس کایة âme universelle ۱۰۸ ۲۰۳

نفس ۲۰۳ ۳۰۲ ۱۸ pneuma, souffle نفوس الکواکب ۳۰۵ ۱۰۸ ۱۰۸ تفوس الکواکب ۱۸۱ ۱۷۱ décroissement

### فهرس

| صفحة       |                                                                                                               |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ح          | تصــــدير                                                                                                     |
| و          | تنبيهات                                                                                                       |
|            | مفرم:                                                                                                         |
| •          | الفكر اليوناني قبل الفلسفة                                                                                    |
|            | ١ العـالم اليوناني . ١ الهجرة الأولى . ب الهجرة الثانية                                                       |
| •          | ج — وحد العالم اليوناني                                                                                       |
|            | ٢ – هومبروس . ١ – الالياذة والأوذيسية . ب – الطبيعــة                                                         |
| ٣          | والآلهة والانسان . ج — تعقیب                                                                                  |
| _          | <ul> <li>۳ — هن يود . ۱ — ديوانه « الأعمال والأيام » . ب — « أصل</li> <li>الآلهة »</li> </ul>                 |
| ٦<br>٧     | الاهه »<br>٤ — الحكماء . ا الحكماء والشعراء الحكميون                                                          |
| ٠<br>١ ٨   | ه                                                                                                             |
|            |                                                                                                               |
|            | الباب الايول                                                                                                  |
|            | نشأة العلم والفلسفة                                                                                           |
| ٩          | ٦ - تمهيد . ا - الوقت الأول واتجاهاته . ب - الوقت الثانى                                                      |
|            | <ul> <li>الفصل الأول – الطبيعيون الأولون</li> </ul>                                                           |
|            | مر٧ — واليس . ١ — شخصيته وعلومه . ب — « المـاء أصل                                                            |
| ١٢         | الأشياء » . ح — « العالم مملوء بالآلهة » . د — تعقيب                                                          |
|            | ٨ – أنكسيمندريس . ا – شيء عنه . ب – نظريته في العالم                                                          |
| 1 £        | ح – أصل الأحياء . د – قانون التطور . ه – تعقيب                                                                |
| ۱۷         | ر و — أنكسيانس. ا — شيء عنه. ب — « الهواء أصل الأشياء »<br>ج — تعقيب على مذهبه. د — تعقيب على المدرسة الملطية |
| • •        | ج الله الملطية . و حد تعقيب على المدرسة الملطية<br>- ١٠٠ — هـرقليطس . ا — شيء عنه . ب — قانون التغير .        |
| ١٩         | ج — « النار أصل الأشياء » . د — تعقيب                                                                         |
|            | ح- الفصل الثاني — الفيثاغوريون                                                                                |
| <b>7 W</b> | • ١١ — النحلة الأرفية . ١ — منشؤها وعقائدها                                                                   |

| صفحة |                                                                           |
|------|---------------------------------------------------------------------------|
|      | ١٣ 🗪 فيثاغورس وفِرقته . ا — تأليف الفرقة . ب — نشاطها                     |
| 40   | السیاسی و تاریخها . ح — أشیاء عنها                                        |
|      | ۱۳ — مذهبهم . ١ —م « العالم عدد ونغم » . بهم— العلم الطبيعي               |
| 4 4  | ج 🗪 النفس . د 🛧 التناسخ . ه — الألوهية                                    |
|      | ۱۶ — عاومهم . ا <u> </u>                                                  |
| 41   | الأفلاك نغيات » . د خاتمة                                                 |
|      | الفصل الثالث — الإيليون                                                   |
|      | ١٥ أكسانوفان . ا رجال المدرسة . ب شيء عن أكسانوفان                        |
| 40   | ے مذہبہ                                                                   |
|      | . ۱۶ – بارمنیدس . ۱ – شیء عنه . ب – وحـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| * V  | ح — العلم الطبيعي . د — تعقيب                                             |
|      | ۱۷ — زينون الايلي . ا — شيء عنه . ب — حججه ضد الكثرة                      |
| 4 4  | ج — حججه ضد الحركة . د — تعقيب                                            |
|      | ١٨ — مليسوس . ١ — شيء عنه . ب — مناقشته للإيونيين                         |
| £ Y  | ح — مذهبه فی الوجود . د — تعقیب<br>« ع                                    |
|      | الفصل الرابع 🎢 الطبيعيون المتأخرون                                        |
|      | ١٩ — أنبادوقليس . ١ — تمهيد الفصل . ب — ترجمة أنبادوقليس                  |
| ٤٥   | <ul> <li>ج — العناصر الأربعة . د — تفصيل التكوين . ه — تعقيب</li> </ul>   |
|      | ۲۰ — ديموقريطس . ١ — ديموقريطس ولوقيبوس . ب — الجوهر                      |
| ٤٩   | الفرد . ج — تفصيل التكوين . د — النفس . ه — تعقيب                         |
|      | ۲۱ — أنكساغورس . ١ — حيــاته . ب — مذهبه الطبيعي                          |
| ٥٣   | ج — « العقل » علة أولى . د — تعقيب                                        |
|      | الفصل الخامس — السو فسطائيون ر                                            |
|      | ٢٢ — نشوء السوفسطائية . ١ — تمهيد . ب — السوفسطائيون                      |
| ٥٧   | مجادلون . ۔ ۔ متحرون بالعلم                                               |
|      | ۲۳ — بروتاغوراس . ا — شيء عنه . ب — « الانسان مقياس                       |
| ٥٩   | الأشياء » . ج — تحقيق مذهبه                                               |
| 71   | ۲۶ — غورغیاس . ۱ — شیء عنه . ب — حدله . ح — تعقیب                         |
|      | الفصل السادس — سقراط<br>۲۰ — حاله . ۱ — المصادر . ب — ترجمته              |
| 74   | ۲۵ — حياته . ١ — المصادر . ب — ترجمته                                     |

| 1     |                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحة  |                                                                                                                                                                                                                                                |
| 77.   | <ul> <li>٢٦ — فلسفته . ١ — منهجه في البحث . ب — منهجه في الفلسفة ج — منهجه في الأخلاق . د — رأيه في الدين</li> <li>٢٧ — محاكمته ومماته . ١ — رواية أرسطوفان . ب — الاتهام ج — دفاع سقولط عن نفسه . د — سقراط في السجن وإباؤه الفرار</li> </ul> |
| 74    | ه — اليوم الأخير . و — أتباعه                                                                                                                                                                                                                  |
|       | الباب الثانى                                                                                                                                                                                                                                   |
|       | أفلاطون                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | الفصل الأول — حياته ومصنفاته                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧٦    | <ul> <li>۲۸ — حیاته . ۱ — نشأته الأولى . ب — أسفاره . ج — إنشاؤه</li> <li>الأكاديمية وتعليمه فيها إلى مماته</li> </ul>                                                                                                                         |
| ٧٨    | ۲۹ — مصنفاته . ۱ — ترتیبها . ب — مصنفات الشـــباب<br>ح — الشکهولة . د — الشیخوخة                                                                                                                                                               |
| ٨٢    | ٣٠ أسلوبه . ا أسلوبه في الكتابة . ب في الفلسفة                                                                                                                                                                                                 |
|       | الفصل الثاني — المعرفة                                                                                                                                                                                                                         |
|       | ۳۱ — الجدل الصاعد . ا — تعريف الجدل الأفلاطونى . ب — درجات المعرفة . ج — الاحساس . د — الظن . ه — الاستدلال الرياضي                                                                                                                            |
| Λ£    | و — تعقل الحجردات                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨٨    | ۳۲ — نظرية المثل . ا — المثل . ب — كيف عرفناها ؟ ح — « الكهف » . د — مصادر النظرية . ه — مراجعة النظرية                                                                                                                                        |
| ٩ ٤   | ٣٣ — الجـدل النازل . ١ — الجدل كعلم . ب — تفسير الحطأ<br>ج — القسمة . د — خاتمة                                                                                                                                                                |
|       | — الفصل الثالث — الوجود                                                                                                                                                                                                                        |
|       | ٣٤ — الله . ١ — العلة الحقة عاقلة . ب — البراهين على وجود الله                                                                                                                                                                                 |
| 4 A   | ج — صفات الله وعنايته<br>• ٣ — الطبيعة .   ا — تكوين العالم .   ب                                                                                                                                                                              |
|       | ج — صنع السهاء والزمان .  د — صنع الأحياء المائتين وتناسخ النفوس                                                                                                                                                                               |
| 1 · ٢ | ه — تعقيب . و — تحقيق فكرة حدوث العالم . ز — تجقيق فكرة الله                                                                                                                                                                                   |
| •     | <ul> <li>٣٦ — النفس الانسانية . ١ — وجود النفس . ب — ماهيتها</li> </ul>                                                                                                                                                                        |
| 1 • • | ج — خلودها .  د — تعقیب                                                                                                                                                                                                                        |

| صفحه              | · الفصل الرابع – الأخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 110               | ۳۷ — القانون الحلق والطبيعة . ا — دعوى السوفسطائيين<br>ب — الرد عليهم . ج — موازنة بين اللذة والفضيلة<br>۳۸ — الفضيلة . ا — الحكمة والشجاعة والعفة . ب — العـــدالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 111               | ح — السعادة فى الفضيلة<br>٣٩ — الأخلاق والجــدل الصاعد . ١ — الحب وجــدل الارادة<br>ب — مراقى الحب . ح — صورة المحب الـكامل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                   | - الفصل الخامس - السياسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| \Y\<br>\Y\<br>\Y\ | <ul> <li>الدينة الفاضلة . ا — المدينة الفطرية والمدينة المتحضرة ب — الفضيلة في المدينة . الحملة على الشعر الهوميرى . رج — الحملة على الفن بالاجال ك د — تعقيب</li> <li>الح — الحكومة المثلى . ا — تربية الحراس . العيشة الاشتراكية ب — الحراس ذكور وإناث . شيوعية النساء والأطفال . ج — تربية الحراس . مرحلة الفلسفة . د — الحكومات الفاسدة . ه — تعقيب</li> <li>الحراس . مرحلة الفلسفة . د — الحكومات الفاسدة . ه — تعقيب</li> <li>الدينة الانسانية . ا — حكومة الدستور . ب — تلخيص سياسة « القوانين » . ج — تعقيب</li> <li>شياسة « القوانين » . ج — تعقيب</li> <li>خاتمة الباب الشائي . ا — كلمة في أفلاطون ومذهبه</li> </ul> |
| 144               | ب — مدرسته من بعده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                   | ا <b>نباب الثالث</b><br>/<br>أرسطوطاليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                   | الفصل الأول — حياته ومصنفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                   | <ul> <li>٤٤ — حياته . ا — نشأته وانتسابه للا كاديمية . ب — مغادرته</li> <li>أثينا بعــد وفاة أفلاطون وتثقيفه الاسكندر . ح — عودته إلى أثينا وإنشاؤه</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 2 1             | مدرسته « اللوقيون » . د — مغادرته أثينا مرة ثانية ووفاته<br>هـ - مصنفاته . ا — لها قصة . ب — مصنفات الشـــباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 112               | ح — مصنفاته العلمية . د — الكتب المنحولة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>1 £ A</b>      | . ٢٤ — أساويه . ١ — اللغة . ب — التأليف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

صفحة

|       | سه الفصل الثاني – المنطق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10.   | <ul> <li>٤٧ — المنطق وأقسامه . ا — تصنيف العلوم . ب — مكان المنطق من هذا التصنيف . ح — الكتب المنطقية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | ٤٨ — المقولات . ١ — بيانهـــا والفول في الجوهم بنوع خاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 707   | ب — تحديد معنى المقولة . ج — تصنيف المقولات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 100   | <ul> <li>٤٩ — العبارة . ا — تعریف العبارة . ب — محتویات الکتاب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | <ul> <li>ه — التحايلات الأولى . ا — اسم الكتاب وموضوعه . ب — القياس تعريفه وأشكاله . ج — اضرب الفياس . د — استكشاف الحد الأوسط</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | هـ الفياس والفسمة الأفلاطونية . و — مسائل المقالة الثانيـة وبالأخس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧ ٥ ٧ | الاستقراء . ز — ما لم يذكره أرسطو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | اً ٥ التحليلات الثانية . ١ الكتاب وموضوعه . ب مقدمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 377   | البرهان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|       | ۲ - الجدل . ا - تعریف الجدل . ب - فوائده . ج - طریقته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 177   | د — الـكليات أربع عند أرسطو وخمس عند فورفوريوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | ٣٥ — الأغاليط . ١ — الكتاب وموضوعه . ب — أرسطو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 171   | واضع المنطق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ر الفصل الثالث – الطبيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|       | ر الفصل الثالث — الطبيعة<br>٤٥ — العلم الطبيعي وأقدامه . ١ — التغير وأنواعه . ب — الكتب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14.   | ر الفصل الثالث — الطبيعة<br>٤٥ — العلم الطبيعي وأقدامه . ١ — التغير وأنواعه . ب — الكتب<br>الطبيعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 ٧ • | ر الفصل الثالث — الطبيعة<br>٤٥ — العلم الطبيعي وأقدامه . ١ — التغير وأنواعه . ب — الكتب<br>الطبيعية<br>٥٥ — تجوهر الأجسام الطبيعية . ١ — تصنيف مذاهب الفلاسفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | الفصل الثالث - الطبيعة  الفصل الثالث - الطبيعة  الطبيعية  ه - تجوهر الأجسام الطبيعية . ١ - تصنيف مذاهب الفلاسفة  ب - تفنيد مذهب بارمنيدس . ج - الرد على الطبيعيين . د - مذهب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 14.   | الفصل الثالث — الطبيعة و الفصل الثالث — الطبيعة و العلم الطبيعية و العلم الطبيعية و النعير وأنواعه . ب — الكتب الطبيعية و الحجوام الطبيعية . ا — تصنيف مذاهب الفلاسفة ب — تفنيد مذهب بارمنيدس . ح — الرد على الطبيعيين . د — مذهب أرسطو في الهيولي والصورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | الفصل الثالث — الطبيعة و الفصل الثالث — الطبيعة و الطبيعة و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الكتب و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و المختلف مذاهب الفلاسفة و سنيد مذهب بارمنيدس و ج الرد على الطبيعيين و ح مذهب الرسطو في الهيولي والصورة و الطبيعة أو الصورة و الفرق بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 177   | الفصل الثالث — الطبيعة و الفصل الثالث — الطبيعة و الطبيعة و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الكتب و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و المختلف مذاهب الفلاسفة و سنيد مذهب بارمنيدس و ج الرد على الطبيعيين و ح مذهب و الصورة و الميولي والصورة و الطبيعين و الطبيعة أو الصورة و بن الفرق بين الطبيعي والرياضي و ج العلة الفاعلية والغائية و و المرابعي والرياضي و الرياضي و العلة الفاعلية والغائية و ح العلة الفاعلية والغائية و ح العلة الفاعلية والغائية و المرابعي والرياضي و الرياضي و الرياضي و المرابعي و الرياضي و المرابع و العلة الفاعلية و الغائية و المرابعي و الرياضي و المرابع و العلة الفاعلية و الغائية و المرابع و المرابع و العلة الفاعلية و الغائية و المرابع و العلة الفاعلية و الغائية و المرابع و العلة الفاعلية و الغائية و العلم الطبيعي و المرابع و العلة الفاعلية و الغائية و العلم الطبيعي و المرابع و العلة الفاعلية و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعية و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعية و العلم الطبيعية و المرابع و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعية و العلم الطبيعية و المرابع و العلم الطبيعية و المرابع و العلم الطبيعي و المرابع و العلم الطبيعية و العلم الطبيع و المرابع و العلم الطبيع و المرابع و ال |
|       | الفصل الثالث — الطبيعة و العلم الطبيعة و الطبيعة و العلم الطبيعية و العلم الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و المختام الطبيعية و الطبيعين و الفلاسية و بالمنيد مذهب بارمنيدس و بالرد على الطبيعيين و و مذهب و الرسطو في الهيولي والصورة و الطبيعة أو الصورة و بالفرق بين الطبيعي والرياضي و العائمة و الفائية و الغائية و الغائية و الغائية و الغائية و البخت أي الحظ علة ؟ و الفرورة والغائية و الغائية و الغائية و الغائية و البخت أي الحظ علة ؟ و الفرورة والغائية و الغائية و الغائية و الغائية و البخت أي الحظ علة ؟ و الفرورة والغائية و الغائية و البخت أي الحظ علة ؟ و الفرورة و الغائية و الغائية و البخت أي الحظ علة ؟ و الفرورة و الغائية و الغائية و المنائية و البخت أي الحضرورة و الغائية و المنائية و ال |
| 174   | الفصل الثالث — الطبيعة و الفصل الثالث — الطبيعة و الطبيعة و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و الطبيعية و المحتوف مذاهب الفلاسفة ب — تفنيد مذهب بارمنيدس و ب الرد على الطبيعيين و ب مذهب و المسطو في الهيولي والصورة و الطبيعة أو الصورة و العلية والاتفاق و الطبيعة أو الصورة و ب الفرق بين العلم الطبيعي والرياضي و ب العلمة الفاعلية والغائية و و المختوف و العائية و العا |
| 177   | الفصل الثالث - الطبيعة  الطبيعية  ه - العلم الطبيعي وأقيامه . ا - التغير وأنواعه . ب - الكتب  ه - تجوهر الأجسام الطبيعية . ا - تصنيف مذاهب الفلاسفة  ب - تفنيد مذهب بارمنيدس . ج - الرد على الطبيعيين . د - مذهب  أرسطو في الهيولي والصورة  الرسطو في الهيولي والاتفاق . ا - الطبيعة أو الصورة . ب - الفرق بين  العلم الطبيعي والرياضي . ج - العلة الفاعلية والغائية . د - هل الاتفاق  والبخت أي الحظ علة ؟ . ه - الضرورة والغائية  ع - الحركة . ب - اللامتناهي  ع - المكان . د - الحلاء . ه - الزمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 170   | الفصل الثالث — الطبيعة  الطبيعية  ه - العلم الطبيعي وأقدامه . ا - التغير وأنواعه . ب - الكتب  ه - تجوهم الأجسام الطبيعية . ا - تصنيف مذاهب الفلاسفة  ب - تفنيد مذهب بارمنيدس . ج - الرد على الطبيعيين . د - مذهب  أرسطو في الهيولي والصورة  - ٦٥ - العلية والاتفاق . ا - الطبيعة أو الصورة . ب - الفرق بين  العلم الطبيعي والرياضي . ج - العلة الفاعلية والغائية . د - هل الاتفاق  والبخت أي الحظ علة ؟ . ه - الضرورة والغائية  ع - الحركة . ب - اللامتناهي  ع - المكان . د - الخلاء . ه - الزمان  ه - قدم العالم والحركة . ا - حجة كلية . ب - حجج جزئية :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 174   | الفصل الثالث - الطبيعة والعامد به الفصل الثالث - الطبيعة والعامد به الطبيعية والطبيعية والطبيعية ووانواعد به الكلاسفة ووه - تجوهر الأجسام الطبيعية و الطبيعين والمداهب الفلاسفة بارسطو في الهيولي والصورة والمحورة والطبيعة أو الصورة و العلية والاتفاق والبيعي والرياضي والمحافقة والعائمية والغائمية والغائمية والبخت أي الحظ علة ؟ و الفرورة والغائمية والبخت أي الحظ علة ؟ و الفرورة والغائمية والمكان و الحركة ولواحقها و المحركة و المحركة و المحركة ولواحقها و المحركة و والعائمة و المحركة و والعائمة و المحركة و والمحركة و والعائمة و المحركة و والعركة و وال |
| 170   | الفصل الثالث — الطبيعة  الطبيعية  ه - العلم الطبيعي وأقدامه . ا - التغير وأنواعه . ب - الكتب  ه - تجوهم الأجسام الطبيعية . ا - تصنيف مذاهب الفلاسفة  ب - تفنيد مذهب بارمنيدس . ج - الرد على الطبيعيين . د - مذهب  أرسطو في الهيولي والصورة  - ٦٥ - العلية والاتفاق . ا - الطبيعة أو الصورة . ب - الفرق بين  العلم الطبيعي والرياضي . ج - العلة الفاعلية والغائية . د - هل الاتفاق  والبخت أي الحظ علة ؟ . ه - الضرورة والغائية  ع - الحركة . ب - اللامتناهي  ع - المكان . د - الخلاء . ه - الزمان  ه - قدم العالم والحركة . ا - حجة كلية . ب - حجج جزئية :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| صفحة       |                                                                               |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------|
|            | <ul> <li>٦٠ — الكون والفساد . ١ — تعريفهما . ب — كيف يحدث</li> </ul>          |
| 40         | السكون ؟                                                                      |
|            | الفصل الرابع — النفس                                                          |
|            | ٦١ تعريف النفس . ا كتاب النفس . ب علم النفس                                   |
|            | ومنهجه . ج - النفس والجسم مركب واحد . د - آراء القدماء في النفس               |
| 114        | ه تعريفان للنفس                                                               |
|            | ٦٢ — النفس النامية والنفس الحاسة . ١ — النفس النامية وقواها                   |
|            | ب الاحساس لا يفسر بالمادة . ج المحسوسات الخاصة والمشتركة                      |
|            | وبالعرض . د — ترتيب الحواس . ه — الحس المشترك . و — المخيلة                   |
| 7 • 4      | ز — الذاكرة                                                                   |
|            | ٣٣ — النفس الناطقة . ١ — العقــل وتمايزه من الحس والتخيل                      |
| 711        | ب — العقل النعال والعقل المنفعل . ج — خلود العقل . د — أصل العقل              |
|            | الفصل الخامس — ما بعد الطبيعة                                                 |
| <b>۲</b> \ | ٦٤ — وصف الكتاب . ١ — مقالاته . ب — تقسيم هــــذا الفــــل                    |
|            | <ul> <li>٦٥ — ما بعد الطبيعة . ١ — درجات المعرفة . ب — الحكمة وعلم</li> </ul> |
| ۲۲.        | ما بعد الطبيعة . ج — المبادئ الأولية وقيمة هذا العلم . د — حل إشكالاتُ        |
|            | ٣٦ — الجوهر. ١ — معانى الوجود. ب' — الجوهر. ج — نقد                           |
| <b>440</b> | نظرية المثل                                                                   |
|            | ٦٧ — الفوة والفعل . ١ — تعريفهما . ب — الرد على منكرى                         |
| Y Y A      | القوة . ح — مقارنة بين القوة والفعل                                           |
|            | ٦٨ — الالهيات . ا — قيمة الدليل على المحرك الأول بقـــدم الحركة               |
|            | والزمان . ب — الدايل على المحرك الأول بالحركة . ج — سبق الفعل على             |
| 741        | القوة . د — المحركون الأوائل . ه — صفات المحرك الأول                          |
|            | ر الفصل السادس — الأخلاق                                                      |
|            | ٦٩ — الأخلاق ومنهجها . ١ — كتاب « الأخلاق النيقوماخية »                       |
| 7 7 9      | ب — الأخلاق والسياحة . ج — منهج الأخلاق                                       |
|            | ٧٠ — غاية الحياة ( بحث أول ) . آ — الغاية القصوى . ب — الغايات                |
| 7 £ Y      | ح — تعيين الحير الأعظم                                                        |
| 7 2 7      | ٧١ الفضيلة . ١ تمهيدات . ب تعريف الفضيلة                                      |
| ¥ £ 9      | ۲۷ — الارادة . ۱ — الارادى واللاإرادى . ب — الاختيار                          |
| •          | ٧٣ — الفضائل . ا — الفضائل بالاجمال . ب — العدالة                             |

| صفحة         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y • Y        | <ul> <li>الفضائل العقلية . د - كيف يفعل الشر مع العلم بالحير . ه - الصداقة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲٦.          | ٧٤ — غاية الحياة ( بحث ثان ) . ١ — اللذة . ب — النظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|              | الفصل السابع — السياسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | ٧٥ — الأسرة . ١ — كتاب السياسة . ب — الأسرة والقرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <u> </u>     | والمدينة . ج — الأسرة والرق . د — الثروة وتحصيلها ج الأسرة والفرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 474          | . والمدينة . ج — الاسرة والرق . لا — البروة وعصيلها<br>٧٦ — المدينة . ا — نقد جمهورية أفلاطون . ب — أشكال الحكومة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>۲</b> ٦٨  | ج — الحكومة المثلي .  د — شروط المدينة المثلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | ۷۷ — خاتمة الباب الثالث. ا — كلمة في أثر أرسطو . ب — مدرسته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7 7 7        | حن بعده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | الباب الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | مدارس قديمة وجديدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | ٧٨ — تمهيـد . ا — خصائص الدور الثالث . ب — العلوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7 7 0        | موالصناعات فيه<br>موالصناعات فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | و الفصل الأول - صغار السقراطيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | ٧٩ — ثلاث مدارس . ١ — ذكرها وبيـان السبب في تسمية رجالها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| * * V        | ببصغار السقراطيين<br>أتا : الما تا الما أتا الما أتا الما الما الما أتا الما الما الما الما الما الما الما ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>4 4 4</b> | <ul> <li>٨٠ — أقليدس والمدرســة الميغارية . ١ — أقليدس ومذهبه</li> <li>ب — أوبوليدس . ح — أستلبون</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| , , ,        | اب — اوبوليدس . ح — المستبول .<br>٨١ — أنتستانس والمدرسة الكلبية . أنتستانس وأتباعه . ب — مذهبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| `Υ Α •       | حِ - ديوجانس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | ٨٢ — أرستبوس والمدرســـة القورينائية . ا — أرستبوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 4 4 4        | ب — مذهبه . ح — مدرسته من بعده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|              | سوالفصل الثاني — أبيقو روس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7 % 7        | ۸۳ — حياته ومصنفاته . ا — حياته . ب — مصنفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | ٨٤ — المنطق . ا — الفلسفة وأقسامها . ب — الاحساس . ج — المعنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 4 7 4        | الكلى. د — الحدس الفكرى<br>المارية المارية الماري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| U 1 A        | <ul> <li>٥٨ — الطبيعة . ١ — العلم الطبيعي وقيمته . ب — الجواهم الفردة</li> <li>١١٠ ـ ١٧ ـ ١١٠ ـ ١١ ـ ١١٠ ـ ١١ ـ ١١٠ ـ ١١٠ ـ ١١ ـ ١١٠ ـ ١١ ـ ١١٠ ـ ١١ ـ ١١</li></ul> |
| 4 % 9        | ج — الحياة والاحساس والفكر . د — الآلهة<br>٨٦ — الأخلاق . ا — اللذة هي الغامة . ب — تصنيف اللذات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 798          | ح السعادة في الطمأنينة . د الله هي الغاية . ب تصبيف الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 171          | ج - السعادة في الطما بليه . د - الفصاءل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

. .:

صفحة الفصل الثالث — الرواقية ٨٧ — مؤسسو الرواقية . ١ — زينون . ب — أقلاينتوس وأقريسيموس 491 ٨٨ — المنطق . ا — الفلسفة وأقسامها . ب — الاحساس ح — القضية . د — القياس 499 ٨٩ — الطبيعة . ١ — المادة والقوة . ب — تركيب العـــالم ج — صفات العالم . د — العالم إلهي أو مذهب الحلول 4 . 4 ٩٠ - الأُخلاق . ١ - الانسان الكامل . ب - الانسان الناقس ح — الانسان الشرير . د — الساسة . ه — تاريخ الرواقية وأثرها 4.7 الفصل الرابع – الشكاك ٩١ -- الشك الحلق . ا -- الشك والسوفسطائية . ب -- بيرون 117 ح — مذهبه ٩٢ -- الأكاديمية الجدمدة أو مذهب الاحتمال . ١ -- أرقاسيلاس ب — قرنیادس . ج — مذهبه ۳ ه — الشك الجدلى . أ — آناسيداموس . ب — حججه العشر ضد المعرفة الحسية . ج — حججه الثلاث ضد العلم . د — أغريبا 410 ع و \_ الشك التجريبي . ا \_ الأطباء الشكاك . سكستوس ب ∕ـ نقده للقياس وللاستقراء . ح -- منهجه التجريبي . د — تعقيب 419 الفصل الخامس – الأفلاطونية الجديدة آثم ۹ — فیلون الاسکندری . ۱ — الاسکندریة و جالیتها الیهودیة 477 س الله مذهب فداون م أفلوطين . ا – حياته . ب – مصنفاته . ج – مذهبه بالجدل الصاَّعد . د – مذهبه بالجـدل النازل . ه – التطهير والأنجذاب 445

۳۲۹ ۳۳۰ - خاتمه ۹۸ - خاتمه مراجع

457

٩٧ — بعد أفلوطين . ١ -- فورفوريوس . ب — يامبليخوس

مراجع قاموس الأعلام والألفاظ الفلسفية فهرس

و --- تعقیب

# تصحیح خطأ

| صواب ً   | خطأ           | مسطو | سفحة |  |
|----------|---------------|------|------|--|
| يۇمن     | مؤمن          | ٣    | 71   |  |
| القبيادس | القبيادس      | 17   | 7 0  |  |
| *        | <b>»</b>      | ٨    | ٧٩   |  |
| سوفسطس   | سوفطس         | ٧    | ۸۱   |  |
| أو مضار  | واضدادها مضار | 17   | ٣٠٦  |  |

وغير ذلك هنات لا تحنى على القارى .

# استدراك

|                   |       |          |      | سبطر | صفحه |
|-------------------|-------|----------|------|------|------|
| « الكون والفساد » | » قبل | « السماء | بضاف | ۲.   | 11-  |